



# De Christo gratis 1086

Contra Osorianam iustitiam, cæterosque eiusdem inhærentis iustitie patronos, Stan Hosiú. Andrad. Canisiú. Vegam, Tiletanú, Lorichium, contra vniuers a denique Turbam Tridentinam &

Turbam Tridentinam & Iesuiticam.

Amica & modesta defensio

The Gille



LONDINI

Excudebat Thomas Purfutius impensis Geor. Byloop.

All Sille

36 ni. ATLACE IS



#### TAD AFFLICTA'S ET

#### PERTURBATAS FIDELIVM A LAM

IN CHRISTO CONSCIENTIAS,

BPISTOLA AVTORIS PRABFATORIA.



E Christo gratis iustificante hanc aditurus Apologiam, quo magis causam aduerto quaminstitui, hoc magis mihi gliscit animus ve perga. Rursus verò voi tempora nunc ipsa in mentem reuoco, moresque hominum, quo dessuccint, perpendo, dubia oboritur diuerse animum distrabens hazitatio, non sine aliquo

adjuncto metu. Quod ante subdubito, illud est, ne major nostrorum pars, vi ingenia sunt hominum ad leuisimas femper occasiones intenta, ex miti & placida hac euangelicz iustificationis doctrina, ad maiorem peccandi impunitatem, aliquid contrabant licentiz. Vode nonnibil propterea subuereor, quid possit, aut velit hic mihi obstrepere tacita quorundam cogitatio, qui etfi vera hac esse, qua de Christo a nobis dicuntur , minime , denegabunt : at parum tamen eadem hac temporibus opportuna, moribulque nunc hominum cam corruptis & fermentatis haud multum conducere, quin potius ifdem officere, ac feneftra aperire ad audaciorem peccandi securitatem iudicabut His itaque ve respondeam, simulque ve facti mei rationem exponam, paucula quandam prius hic præfarivisum eft. Primum hand quaquam id me ignorare, que passim hodie vulgo graffantur prodigiofæ impuritaris portenta, tum neque minus enam toto pectore deplorare, que videam. At-

#### AD AFFLICTAS CONCIEN.

que veinam sam in me fitum effer aliquid, quod posser bie mederi malis, quam serio mini dolet tanta hec indies magir ac magis inualescens omnium vinorum elunies.

At dicet hic aliquis, quin igier huiufinodi aliquid ex leuerrore dei lege excudis, atq. effulmines, quod falutari dei mentac diving vindicte afperitate vulgi animos concuriat quod funiofas vite cupiditates eximat, effrenem audacia reftringat, velutque in gynun leuerioris disciplinz homnes redigat, quod à flaginis ad fertam renocet pomitentia, omnibulque modis ad optima conadum quosque perpellar. Age, & quid que fo, tons his libris aliud connitor, eth no cadem dicedi dexteritate ingenique præstantia, qua multi,ateundem tamen scopum omnino spectans; Quod si enim fines rerum zquo zfimemus iudicio, quorium tota factofancti evangelii tendit doctrina, de fide, de Christo mediatore, de gratuita per illum influficatione, mif vt propolitis in medium amplifsimis Christi erga nos benehous, ac fingulari fpettato fauore, tanto facilius accepti coletium reium admiratione animi fidelium, ad contemptum huius mundi traducantur, Quanqua non me fugit interin non deeffe fortalisqui contra fentiant, nullam elle operimendis vitiorum fibris, moribulque refingendis rationem aliam, aut medicinam adhibendam, quam vt asidua legom & præceptorum inculcatione, durique ad terrorem comminationibus aures occasseant simplicium, Quorum opinioni vt nec iple aduerlari velimità & operam corum magnopere non laudare nequeo. At neque rurlus reprehedendi sunt & h, qui Christum docent. Nec idea deserenda est enaugelica doctrina promulgario, quod complures eadem aburuntur. Priusquam filium suum mitteret in mundum pater, non ignorabas futurum, vt mundus eum nos reciperet, at misit tamen. Etsi plures effe sciret, qui tenebris gauderent magis quam luce, at nihilo minus affulfit èccelo vera lux illa, quæ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum.

Nunquam tam felix fuit feculum, in quo non numero vicerit pare deterior femperque optima placuerint paucilo ribis. Sed haud Rio, an villo viquam feculo maiores collegent vires tam proiecta peccandi andacia. Quo magisilorium fanendum fateor infittuto, qui omnem fuic confessum diligentiam, vocesque exacuunt, repurgandis e Chi-

fiana

Riana repub. flagitiis. Quid enim agant accommodatius ? At non ob hoc ramen ab ecclefia remouendus eft Christus. Imo, fi libere fateri liceat, haud equidem fcio, cui rei magis aferibenda fit tanta hæe depranatio, omniumque turpifsimarum iniquitatum scaturigo, quam quod Christus optimus vitæ formator, non ita,vr par eft, regnat in animis hominum. Haber bic mundus cultores fuos, fed & Christins habet electos fuos in mundo mileros, & afflictos, quorum non negligeada nobiscura cit. Itaque qui impuris huius vitz moribus irafcuntur, recte in co quidem faciunt : Sca nec male enant faciunt ij, qui irascuntur corruptis doctring erroribus, quibus pon minus confulendum mihi quidem videtur, quam moribus: Inbetur prophera annunciare populo fuo feelera corum, verum fane. Sed iubetur idem rurfus prophera confolari populum fuum. Iubetur & vox prophetica fublimi clamore vaticinari ciuitatibus Iudz, de leruatore rege énifque mercede, de falutifera dei gratia & gloria que crat in co populo renelanda. Habet itaque coclesia prophetas suos feio ac farcor. Atqui ita russus dispenfat fus munera dinina benignitas,vt & eadem fuos etiam habear Euangelistas Age & quotusquisque corum omniu est prophetariim, qui Christi eriam tempora antegressi luis, quin latissimis fabinde praconiis aliquid de Christo euangelitare fuantime comperiatur. Id quod'à petro teftatum All. 10. audimus: Huic, inquit, omnes prophete testimonium ferút, veniam adepturos peccatorum quorquot credunt in eum. Quamobrem ve non fraudandi funt fua laude, qui omnes huc vires accommodat, ve crassos vulgi animos ad detestanonem adigant suorum scelerum : Ita rursus videndum, ne in boc vno non fint omnia. Tu ad refipiscentiam renocas, qui pracipites runnem flagiria, recteque facis, permagna enim res eft. At quid hec reculerit adeo, fi non chrifus smul fide receptus cum tua poenitentia congrediatur. Neque enim, quiz vitz anteretz pungit re recordario, ob hoc folum tibi ignoscitor : sed quia pro te mortuus est Christus qui peccaunt nunquam. Quaquam rurfus nec cuiquam ignoscit ille, nifi vere atque ex animo resipiscenti. Conjungenda itaque hac duo, semperque in ecclesia retinendafuntiat ita,ve femper falus & inftificatio, non in vita hominam pofitz, quantumuis integra, fed in doctrina fidei rette inflinta potifsimum conftare intelligatur. Qua

ŕ,

di

198.

112

#### AD AFFLICTAS CONSCIEN.

in re non parum hallucinari mibi videtar totum hoc papikarum genus, quubus Christiana religio hac nostra, qua profitemur, nibil ferè aliud esse vicendi leges componedar, quam vitar institutio ad rectas vinendi leges componedar, quam vi quisque cum laude virtutis, et externa honestate sanctissime expresserii, ita nibil ad summum Christiana philosophiar perfectionem sibi amplius requirendum arbitretur. Quod si verum sit, quid inter nos, av veteris philosophia cultores intersit, haud multum video.

Que enim tam crassa voquam factio fuit philo. lophiz, que non magnificum femper duxerit ea contemnere, quorum tanta nos admiratione, & desiderio tantum non infanimus Christiani? Pecuniam nullum vnquam reddere felicem: in honoribus, in voluptatibus nullo modo finem boni constituendum. Non ignorarunt Stoici, neminem effe lapientem, nisi virum bonum: viderunt beng honestumque nihil este, præter veram virtutem, nihilin malis ducendum, præter vnam turpitudinem : iniuriam no este iniuria vindicandam disputat apud Platonem Socrates: animam omnibus modis abducendam ab affectibus corporis. Præterez quum immortalis fit anima, non ele deplorandos, qui post vitam honeste exactam hine demigrant ad sedes beatiores. Quid de Platone, quid de Aristotele referam, qui in politicis negat, quicquam in vita hominibus luaue effe poffe, vna excepta virtute, in qua fola fita fe voluptas lam quam fancté de officis scribis M. Cicero? Quid, quod nec ista folum docuerunt illi fed magnam etam doctring partem præftiterunt corum non pauci, tum apud Gracos, tum latinos, pracipue Socrates, Aristides, Diogines, Epicterus, Curij, Fabricii Scipiones. Quorum a vitam, virtutes, res præclare geftas intucamur, atque cum nostris hodie catacatholicis componamus, papz, quz diuerhtas? quantus pudor? Atenim hac omnia tam praclara t nihil illisad falutem, fine Christo contulerunt : itidem & nobis existimandum est, in omni nostra virtute, recteque factis, nihil effe, quod nos ab illorum paganismo diftinguat apud dominum , nifi przter vitz condinonem, alia accedat doctrinz ratio, alia religionis professio, que non, va philosophi olimide virtutibus folum, & officiis moralibus disputet, non de summo bono, in virtutis aut charitatis excellentia statuendo philosophetur, non de legali institia, cinilibusque indiciis perquirat : sed quæ ad altiora nos enocans suysteria, de cuesti dei indicio, voluntatie, pactionis sudere, de filio dei de æterna nostra per Christium redemptione, pace, institucione, de side, et spe vocationis, de amplitudine dining misericordiæ & gratiæ, de falute, de immortalitatis corona, mentes sidelium recte so-lideque instituat. Here præcipue missi quidem capita videnturan quibus omnis nostra religionis vis asque natura, vaniuersa pax nostra, de tranquillitas, omnis denique saluris de doctrime ratio continetur. Que doctrine institutio ve in ecclesia incolumis aque integra remeatur modis one-

nabus adnitendum cenfeo.

c pa-

2, qui

oralis

oné-

nesta-

fianz

m ar-

philo-

philo-

ntem-

ntum

n red-

modo

le DC-

beni

ihilin

am nõ

Socra-

Ctibus

on effe

demi-

Irifto-

nomi-

fita ft

icero.

m cti-

, tum

es, Di-

HOTUM

c cum

diuer

lara u

em &

cteque

nilmo

ndin-

fellio

offig-

tis aut

de le-

8-

Arque en quidem maxime caufa hos mihi adiecit firmulos ad banc subeundam de fentionem, in qua nune versor, non vt impuris ingeniis campum aliquem aperirem laxanda licentiz, fed vt immenfas atque aternas opes diuma gratiz in Christe nobis comparatas, regni gloriam, stabilem ac indubitatam reconciliati fauons endokian quibufque piis frambus tu maxime affictis expanderem: Quod fi ex nonnulli mentis pranitate fuenot, qui placida ac falubri hac nostra de fide, inftificationis gratia, disputatione ad patrocinium fuz iniufitiz, carnifque licentiam abuti cogitent, hos iam ante præmonitos velim, hæc ipsis à me nec scripta esse nec cogitata, sed piis solum, depressis & laboran tibus in hocfeculo conscientiis, (quibus hoc quicquid est opulculi peculiariter dicatum volui)vt cas in duris agonum angustiis, aliquo doctrinz euangelicz lenimento aduersus infidiofas fatanz impressiones fubleuarem, atque in christo reficerem: simulque vt easdem, velut antidoto præmu nitas suffulcirem contra aduersarias pseudocatholicorum pestes & veteratorias sophistarum fraudes. Qui quum infinitis iam ante ædiris libellis, tum nouis quotidie in me dium prouolantibus, nullum faciunt scribendi modum aut finem, quo vias domini rectas subuerrant.

Interim de bono illo Stapletono nostro, in præsentia quod dicam, nihil habeo, nisi quòd nimium dolet non pri us incidiffe in manus tam prolixæ garrulitaus volumen. Nunc verò quum tam tumultuosus hic strepitus, duodecim librorum, quos contra Christum & duodecim Apostolos armasse videtur ad expugnas dam quangelicæ doctrine simplicitatem, plus ocii requirebat, ad expendendas illius

tol

#### AD AFFLICTAS CONSCIEN.&c.

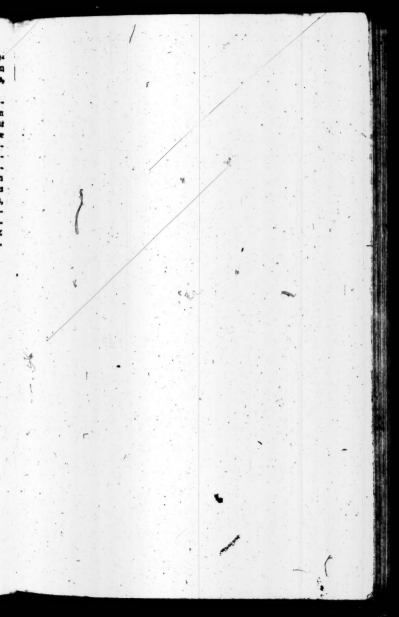
tot tantafque ex Augustino congestas autoritates: petende sunt ab illo induciz, quoad liceat iustam diligentiam tanto doctori impendere, simodo vires addiderit dominus, vi liceat.

Quod superest, Oro D. Jesum, pro peccatis nostris crucifixum, pro inestabili illa, qua cuncta cum patre possie, in corlo & in terra, immensitate, proque humanissima ipsius erga nos philanteropia, yt mentes nostras spiritus gratiz sue indies magis magisque focundet, præsentia foueat, potestate consistent; yt laborantem euangelii sui cunsum aduersus errorum pestes tueatur, intentas in perniciem nostram malignantium molitiones disspet, inconditos in ecclesia tumultus, & inutiles rixas componat. Temporibus nostris pacem, peccatis veniam, s diei robur & victoriam, ecclesiaz consultos operarios, operariis operandi & docendi prudentiam impartiat, tum vero maxime ve pias & constrenatas sidelium conscientias. Iuctantes cum morte & satana, aut aduersa calamitate laborantes propitio numi-

nis fui fauore recreet ac refocillet ad gloriam nominis fui. Cui debetur omnis gloria cum pare, & fancto spiritu in æternas gene-

rationes. Amen.





### ERRATA SIC CORRI-

Pag. 42.lin. 2.Deo. pa. 48.li, 17. ípirat. p. 52.l. 26. nulla afpergat. p. 54.l. 2. íalubrem. p. 62.l. 11.có-uertimini. p. 67.l. 20. breuitatis. p. 70.l. 6. oporte-re. pa. 72.li. 1. necessaria. pa. 73.li. 23. facinorosus. p. 78.l. 30. quin. p. 80.l. 19. π αίσκεμ. pa. 80.li. 22. remissionem. p. 90.l. 1. summam. p. 145.l. 5. premam. p. 152.l. 19. septemam. p. 152.l. 19. septemam. p. 162.l. 15. άντισες p. 160.l. 25. persiciet. p. 162.l. 15. άντισες p. 160.l. 25. persiciet. p. 162.l. 12. συμμείο χοι. p. 201.l. 8. quos. p. 220.l. 9. periclitantes.

Quoties occurrit pænitentia, pæna, prætiú, cælú: lege, pænitentia, pæna, pretium, cœlum.

#### De Christo gratis iustificante.

Contra Oforianam iustitiam Amica et modelta Defenfio Io. Foxi.



Ectitanti mihi Libros de iustitia tuos, Hieronime Osori, etfi minus vacauit acuratiore peruestigatione fingula conlectari, que abs te declamata funt :ex ijs tamen quæ fpar-

fun hinc inde delibaui, fatis perspexisse videor, quorsum tendas, quo spectes, quid agas. Agis enim quantum perspicio, non vt leuem aliquam partem Christiane institutionis imperas, sed vt iugulum ipfum petas, vt animam ipfam,fpiritumq; Euangelij extinguas, vt vniuerfum statum nostræ felicitatis, vt arcem & acropolin totius hac contra Ofolibertatis Christiana obsideas, cuncta denique rium desensio. pacis vitaque prafidia, vno velut impetu, ab ipfis fundamentis conuellas. Nam quid aliud prestatotis illis libris decem, quibus clariffimum illud gratuitæ iustificationis nostrælumē, Christi maximo beneficio partum, sempiterno Dei fœdere fancitum, é manibus, é studijs, ex animis & conscientijs hominum, ex orbe terrarum, tanqua èmundo folem abripias. Quo demum fublato, quidreliqui nobis facias, præter Cymerias & O-, sorianas, in quibus ceu Talpz czci palpitemus tenebras Be

Quam neceffaria

#### DE CHRISTO GRATIS

tenebras nihil video. Qua tua molitiones, licet per se euanidæ & ienunæ haud multum habeat. quur metuantur, aduersus inuictam divinæ veritatis vim, tamen quia in id incumbut tam acriter. vt quod in omni religione præstantissimumsit, nobis intercludant, necessaria proinde ratio mihi visa est, cur te his literis compelladu existimare. nullo inimico in te studio aut odio percitus, quo te ex agité, fedve & amicè te comonea & liberé. rantoq; ena liberius, quanto grauiore te periculo implicitum video, nisire ducto pede, rectiore innere setowodous Das ad euangelium Christi entaris. Quid enim cenfes, ô præclariff.itane fisturu, vt factis vllis qualibet præclare gestis, gradibufq; virtutu maru aditu tibi ftruas ad regnum dei? aut quenquam viuere in lubrica hac natura conditione arbitrare, qui excifis omnium cupiditatum fibris, amputatifque illecebris, ita fefein regionibus officii contineat, vt fedes illas fempiterne dignitatis, pari iustitiz dignitate, execui re possit, aut polliceri eas sibi audeat, nisi hoc honore nos vitro donaffet diuina benignitas? Ne putes, Ofori. Non ficitur ad Altra. tanda tibi fententia hæc eft, aut fpes hæc deponenda.

Quanqua nece sententia hac una solu, sed comunis, tibi cum permultis esse videtur, recetions nimirum scholæ theologis, præsertim his, quibis potior esse sole pontificiæ censure, qua Apostolicæ scripturæ autoritas. Qui omnes eodé errors correpti



correpti contagio, idem quod ipfe affirmas, profirentur fedulo : at non eodem ramen omnes tractadi modo ac methodo ingrediutur. Illi suas scholas & articulos ita instituunt, vt onines intelligat, professos esse hosses divina gratia, ac gramita nostra in Christo instificationis, quam illi gratia suita manifesto anathematismo è scholis exibilant, institue Tua disceptatio paulo aliter procedit, etfiide ipfu, quod illi, mordicus tibi retinedu fuscepisti, at tectiore tamé artificio, eadé venena ita occultas, vt & facilius influant, minufq; pateant reprehenfioni. Scribis enim de iustitia libros, vi video, nec Libri Osorii de paucos quidem illos nec illaboratos. Argumen- iutitia, um quum specto:honestum video & plausibile. Quam dicedi genus non incompositi, qui orationis picturatæ phaleras, quum laudatorias amplificationes, quibus ad tragicos více cochurnos iustina decus, elegatia, pulchritudine exornas, inmoor, nec illud in teillaudadu celes Quis enim no merito cum laudet, quem iustitia laudibus sic incalescere videat? Cateru quo animo, quo fine, quo pretextu, quibus argumetis partes illas iustitiæ tatopere laudatas fultineas, fi quis propiusreductis oculis, recta seçu ratione perpendat, ac cu Christi Euagelio coferat, multa in te cogetur defiderare. Breuiter de tota huius operis cofectione quid cefea (quaquam de mea cefura haud multu apudte retulerit) tamen si permittas libere apud το παρρίσιά ζεσθαι ώς δεί facia proofficio meo, ficque faciam , vt ipse sentias nihil nuhi in confilio B. ij.

#### DE CHRISTO GRATIS

confilio minus fuifle, hæc ad te scribenti, quam improbam scripta aliena carpendi voluntatem, Ita veró fentio, verfarite in suscepto hocargumenti genere, in quo philosophum satis tu quidem Platonicum, ac rhetorem non malé Ciceronianum video : at theologum verò parum, mihi crede, euangelicum, neg; ad caufam ipfa iustitie Christiana perorandam satis exercitati. Primum igitur, quod ad librititulum attinet. quem de iustiria inscribis, nihil adhuc reperio, quod criminemur. Quanquam natura noltra imbecillitas fuaderet, ut de misericordia potius occineres nobis aliquida tamen quum de iustitia philosophari malueris, nec in eo quidem indignus videris tua myrto. Suscepisti enim de inftiria feriprurus honorificain cum primis materiam, nescio an humeris tuis grandiorem, prouinciam cerre perdifficilem, furnmèque præftantem . Quidenim in omni rerum diuinarum& humanarum natura excellentius iuftitia? Qua cum fuo complexu virtutum omnia genera, laudem pieratis vniperfam, fummam deni q; non legis modo perfectionem, fed Dei etiam perfectam imaginem contineat : in calo inueni ri certe potent, in terris verò, quem omnia dixe Ole io descripta, ris, nunquam poterit. Quo magis mirari et cogi tare mecum foleo, quidnam arcani tibi confilij in mentem insederit, vt de iustitia libros tam aco curate exquifitos contexeres. Si ve tuz prædicas tionis buceina, & encomijs panegyricis commendati-

Titulus librorum de iultiria.

Laus juffitie.

Imagoiufitiz ab

mendatiorem eam nobis efficeres, nactus es in eo materiam, & tuo ingenio accommodam, & theatrum explicandis facundiz tuz opibus fatis amplum, yt verè tibi confitear. Sed quo confilio aut fine id faceres, demiror, yt pulchritudinem, inquies, iustitie certius spectent mortales, et admirentur impensius? At hoc iam ante à Platone, ab Academicis, & peripateticis per multis tentatum est nec infeliciter. Et quis adeò ad omne natura sensum obsurduit, qui ets ipse iustitia, careat excellentia, diuinum tamen eius splendorem non animo concipiat, non summa mentis admiratione, votis q; etiam omnibus prosequatur? si quid vota hac in reprosiciant.

gfVSTITIA fNHARENS, AD
eam perfectionem, quam describit Osorim, in natura bac nusqua inneniri potest.

Tque vtinam permansisset ea natura no- Institia platonica stra integritas, in qua olim-conditi ad ab- Catholica. solutam omnis institutam superamus. Núc in collapsa hac & labefacteta natura, quid illud, quod amissmus, refricas? quin aliquid expromis potius, quo iacturam, si queas, refartiamus? Quid homini iam mortuo profuerit, periculú, quo perijt, scire? Quin magis opus medicina est, si qua habes, qua vel perditú consoleris, vel vite amissa restituas.

B iij.

Imo

#### DE CHRISTO GRATIS

Imo hoc ipfum eft, inquis, quod his libris molior de iustitia disputans. Est enim Iustitia vnica. vi ais, vitæ redintegrandæ, ac refartiendæ falutis medicina. Imo hoc ipfu eft, Ofori, quod hisce in libris tuis maxime reprehendo: non quod de justicia scribis. Laudo enim argumentum, in quo versaris, laudo etiam iustitia laudationes mas magnificé copiosas, que fatis laudari possità nemine, sed aliudest, in quo merito succensere tibi omnes boni debeant . Quod cuiusmodi fit, libere & aperte, fi vis, dicam. Siguidem in libris haud multo diversum nobis exhibes spectaculum, quam quod de Celfo olim & Antiphone refert Origenes. Qui quum scriberent maximé contra veritatem, eosdem tamen ipsos contra veritatem libros; eo commendarent titulo, ve ฉังผูปหือช่องอุ appellarent. Quod & tibinon multum diffitifficatione viu venire videtur de justitia scribenti quidem, at ita vt nihil contra veram iustitiam dici possit hostilius.

Ofarius de iustitia scribens, iustiam christianam maxime labefactata

#### J DUPLEX ET DIVERfa doctrina ratio; altera legis, altera Enangelij.

Duplex inflitiat

ETenim quam duplex sit, ve diuini sederis, ita & instituia ratio in scripturis proposita, altera in pracceptis & operibus posita, cui omnes necessariò ad exitium succumbinus : altera E-uange-

uangelii,quæ non operibus,non legis cultu, non officiorum nostra aliqua perfunctione, sed certasolaque fide Christi filii dei munitur : certe quisquis hac, quam fidei dico, repudiata, in alteram quamcunque iustiriæ rationem nos abduxerit: non ego eum pro iustitia, sed contra iustitiam differere : neque diuinæ legis patrocinium fufcipere, sed gratiæ Christi, crucisque eius hostem profiteri, adeoque omnes veræ saluris aditus, januas, ac fores diuinæ gratiæ non aperire, fed prorsus intercludere dixerim. Quafo enim fi verum fateri cum diuina scriptura volumus, quid aliud est, in quo omnes exitii nostri fontes & causæ continentur, ad quod velut ad fummum caput referenda sit omnis nostra calamitas, quam hæc ipfa iustitiæ ratio in Deo, atque in lege ipsius posita, cuius infinita immen- Iustitia legis. sitate, non errata modò, sed & iustitiz nostræ momenta omnia ad condemnationis víque exitium opprimuntur: finihil fit præter iustitiam operum, quod operibus nostris nimium accisis & abjectis subueniat.

Sed de librorum inscriptione hæc quidem hactenus fatis fortaffis multa. Ex quibus haud ambigue estimare poterit prudentia tua, quid de reliquo opificio sit iudicandum . In quo quum externam operis formam frontemque contemplor, equidem non invenustam nec indignamaspectuvideo, cum libros ipsos numero, & multos & bene magnos perspicio, cum B iiii. VCI-

verba intucor & pagellas, fluuios totos & arenas tanquam píamacolia vix numeranda confpicio, quum ad res ipías me verto, quum rationes & argumentorum vim appendo, quum verba & voces scripturarum vecuque citatas, cum mente scripturarum non recte intellecta compono, quum finem denique & scopum vniuerse disputationis aduerto, quid hic reperiam non dico in presentia, nequid granius disisse videar, quam

pro modestia illa, cui nunc seruio.

Ettamen veritatis causa cui plus debeo, ne dicam nihil, quoniam necessariò dicendum se aliquid, dicam, sed paucis. Si quisquam alius hos de iustitia libros in vulgus effudisset, preter Hieronimum Oforium, dicerem illi aperte atque in os:Pestem publice Christianorum saluti, labem religioni grauiorem, maiorem D. Paulo, scripturis & Prophetis iniuriam inferre neminem vnquam potuisse, quam his libris ostenditur. Sed reprimo me, tua causa, hæc ad te scribens, Hieronyme, ne quas mihi constitui modestie metas transiliam. Quid igitur, an deserenda idcirco veritatis causa? ne ipse quidem, opinor á me postulabis. Quamobrem vt officium, quoad liceat vtring; tuear, hanc quam vides confilij viam, quaque necessitas imposuit, arripui, qua & te minus offenderem, simulque cause plus fortassis prodellem.

Serunta modeltia.

Itaque quum necessariò tuis hic conatibus occurrendum iudicarem, ita commodissimum mihi

mihi vifum est, non vt ipse in isto volumine ad fingulas rationum tuarum minutias, ordiné, qué tu tumultuaria confusione, in ijs decem libris, nullum feruas, respondeam, sed carptim precipua quæq; attingam, atque refellam, fimulque quo res plus haberet autoritatis ad fidem, minufque caufam læderet ex offensione, incessit animum baud leuis quædam incitatio, ve cociucula Concio ex D. grauem quidemillam , & eruditam cuiusdam Abrahe filis. hic apud nos & docti & celebris theologi, quam Galar. 4. is fua lingua nostris hominibus euulgauit, ipse latinis donatam literis, tibi tuifque ad perlegendum communicarem. Que fi quo animo à me profecta tibique destinata sit, eodem abs te candore accipiatur, fieri potest vt enascatur aliquid non pœnitende frugis. Cum enim multa hinc perdifcas, quæ ad veram Theologie ratione conducunt non parum: tum illud imprimis te docebit D. Paulus, quid quantumque intersit discri- In doctrina insti-minis inter legem & Euangelium: quæ vtriusq; observanda. vis, sinis & scopus, quæ munera & officia existat: quid libertas, quid seruitus sit, quid fides, quid gratia efficiat : que vera iustitia nostra origo, quæ perfectio sit : quid fides illa in Euagelio esse dicatur, quæ saluté serat, quæ nos in possessione iustitiæ collocat: promissio quomodo gratuita, quæ quantaque eius amplitudo, quibus conditionibus circumscripta, ad quos pertineat, quos excludat: Deniq; in quo consistat omnis nostra sustitia & gloriatio apud Deum, vtrum factis solum,

lum, an fide pariter accedente? vtrum fide folz, án admifcentibus fe operibus.

#### 97N DOCTRINA 7VSTIFIcationis quam facilis sit error.

Hac, & que funt his finitima alia, quum pracipua & primaria omnis Christianæ institutionis capita contineant, tum maximé perspiciendum eft theologis, neguid in his erretur. Quod nifi fiat, grauissima sequetur luxatis velut fundamentis omnium fere rerum ruina & perturbatio. Et tamé nescio quo modo fit, vt nus quam ferè erretur facilius. Neque mirum adeo. Ita enim fit, vt natura hæc animalis, & humana ratio, tum cum maxime in confilia adhibetur, in rebus Deiczcutiat quam maximé, nihilque videat, nifi diuinz cognitionis inducto meliore lumine collustrata. Afflatu enim conftat, non humano captu diuinarű rerű coprehesio. Neg; verò, si lex, & quæ legis funt, adnata aliquo modo natura nostre adhareant: eadé facilitate Euagelice doctrina mysteria nature viribus percipiuntur: cum longe diuerfa sit vtriusq; ratio. Tum verò permultos videas, qui natura duce & magistra plus nimio sequentes, de ijs quæ Euangelij propria funt, non aliter fere statuuntae disputant, quam si philosophus de nature principijs, auto i 9mos de virtutum perfectione edifferat, in qua fummum bonum fuum. constituant, aut si Phariseus in cathedra Moss fedens

Mumana ratio gratoiez iustificationis doctrimam non capit, fedens de legis iustitia disceptaret.

t

n,

Sed de aliis alius erit (filiceat ) agendi locus-De te interim Ofori, ve dicam ingenué no nihil, quo amplioribus nature muneribus diuina te benignitas excultű & exaggeratum expoliuit, hoc mihi dolet impesius, te in istă erroris cecitate cu aliis transuersu abripi, vt cu tam multa de iustitia philosophando nos doceas, haud quicqua tamé doceas quod ad rem magnopere faciat, nihil quod ad faluté onino coferat, imo quod officiat plurimu. Quæ eni te queso constabit salutis sperade facultas, fi tu feclufa mifericordia, ad iustitia folă nos mittas, eăq; vnică esse viam velis que ad cœlű nos transmittat. Eo enim tédit vniuersa tue theologie institutio. Vbi videlicet de spe remedij oratione institués, nulla astruis aliam esse rationem, preter unam illa, que sit diume similitudinis Ofor de inflit, li. & coniunctionis, vnamý, banc beata vite viam, que tota sit in institia constituta, quam qui teneat, eos affirmas dininis opibus et sempiterna gloria florere. Quasi verò si quis ab his Iustitie vestigiis paululum deflectat, nulla ei reliqua spes sit futura. Quo quid dici aut fingi potuit Euangelio repugnantius? Quin & alibi rursus, diuersis licet verbis, hoc pfum recinens : quo modo fal- Lib. 10. de inflite uns, inquis? N unquid alia est ad falutem via mu- pag. 232. nita, qua divina lege cotinetur? Nulla prorsus. &c. Alioq; iteru libro, que admodu in libris omnibus de legis operibus disceptans, bis parari institiam, Lib. 2. pag. 44. bis tanquam gradibus in calum ascendi, his

eterna

Lib. 6.pa.148.

aterna pramia constitui, hanca, unică nobis in (alo viam patere contedis, qua praclaris operibus costrata est. & c. Accedit his, quod plenioribus adhuc buccis inclamitas: Q nocirca, inquis, pleniore ore asseurandum est, maximarum untutum meritis ascensum in calum dari, sempiternia, regni sedes ese iuste atq, merito sanctis & castis hominibus attributas. & c.

r

n

if

n

0

te

Đ

in

ti

q

le

CE

PI

is

Longum foret, multoque molestius, è singulis libris fingula corradere mira illa plufquam paradoxa tua, quibus omne salutis nostræ præsidium, non alia in re contendere videris, quam in cultu studioq; iustitia constituendum : quam fi tam iple factis rebulque iplis præltare pollis, quá verbis exaggeras magnificé, nihil te beatius, nihil calo dignius ducerem . Sed age, vt interim ponamus, quod velle te tantopere video, non aliter, quam iusticie nomine calum deberi perfectis folum hominibus, nec alia via ad beatas illas fedes perueniri, nisi quæ purissimis bonorum vestigijs teritur, perfectaque operum integritate costrata sit : Neque enim hi sumus, qui meritas iustiriz laudes conuellimus, nec pramia detrahimus. Sit ita fanè. At vbi tandem nos justitiam hac reperiemus? Dic quibus in terris (& eris mihi magnus Apollo) ο δικαιοπολίτης hic tuus habitabit, qui ad idæam hanc perfectæ virtutis àte propositam ita cursum vitæ instituet, vt nusquam impingat, qui vniuerfæ nequitiæ interitum adferat, qui linguæ maledicentiam cohibeat, ambitiofz

Omnes peccato res ac destituti gloria Dei.

tiola metis elationem, insolentiam, amentiam, præcipitis animi temeritaté comprimat, qui carnem cum suis cupiditatibus omnino configat, qui nefarias cupiditates elidens assiduæ mortis commentatione, sese ab omni impuritate & flagitio ad Christi funilitudinem traducat, qui ani- Idea Osorianz mum à corporis contagio seuocatim, ad Christi instituz in libris imitationem totum conferat, Christi humilitate, porest, quam in mansuetudinem, illius beneficentiam et benig- mor bus ipsius nitatem, illius excellentem in omni genere fanctitatem exprimat, qui denique omnes animi labes, surpitudinis & impuritatis fibras omnes excindat. Hec inqua cæteraque veræ pietatis munera omnia qui præster, sicque præster, vt nihil in vita redundans, nihil in officiis inæquale, in moribus nihil diminutum videatur, vbi demum vir iste reperietur? In libris opinor Osorianis inueniri poterit. In vita certe, in quotidianis confessionibus, in facris absolutionibus Osorij non poterit: fuerat olim, fateor, perfectissima huius iufitie imago in terris aliquando cospecta & cognita. At phoenix ista relictis terris iamdudu hinc vnus selus senein cœlum auolauit, iamq; ad dexteram maiesta- tu filius Dei. tis confidet, omnia trahens ad feipfum . Atque vtinam Osorium ad se trahat aliquando. Quod si verò prospiciens de cœlo dominus ipse super filios hominum, studia eorum omnia Pfal.14. cortupta ac deprauata in pfalmo prophetico deprehendisse affirmatur : si mysticus ac regius i seo | axins sua fretus iustitia, iudicium inire cu

deo

Rom.3.

I.foan.I.

Facob. 3.

deo suo, aut sistere se cognitioni no sit ausus, certerosq; mortales ad vnum omnes codemnat inistitia: Idem si paulus ad Romanos scribens grauissima disceptatione cossimet, oraq; omnii obstruat, quo mentes hominum ab mani operum considentia auocatas atque conuictas, adopé solum sinj dei, quæ in side illius sit posita, traducat: Si Ioannes Apostolus: si grauissimus denique ille iustitiæ humanæ præco ac vinder insciati nec ipse valuit, quin πελλά μερ π κίω μεν άπαντες quæso te, Osori, Tune post istos exurges non octavus, sed nonus nunc iustitiæ preco homo mortalis & peccator, qui quod præstare ipse nequeas, id alijs affirmare sis ausus, in hume modum: ant institiam esse, que nos deo soncia

Olodi. 5.pa.121. modum: aut institum esse, que nos deo conciliat, gratos quilli ac similes efficiat, aut mini esse?

> Quid ego audio? an nihil est, te obsecto, aliud? Quid ergo, nihil ne sides? nihil gratia, nibil misericordia, & promissio dei nihil Christi merita ad salurem conferunt? vt iam nihil sit quod deo nos conciliare dicas, prætte operum institutan? Quid?an onnem ita institutam in operibus statuis, vt sidei nullam esse institutam arbitrere?

Infitiam fidei, et operum hulla discrimine confundit Olorius,

Atqui iple vnam eamdemq; fortaffe iustită fidei operumq; esse putas, nulloq; discrimine intersegem dijudicas & Euageliu, quu loge aliud te doceat D. Paulus, qui pleno ore, magnoq; spiritu alteră deprecatur iustită, que ex operibas existia.

existir vt inueniatur in illo, non habens iustiti- Phil.ca. ?. am, quæ ex lege eft, sedillam, quæ ex fide est ... Christi, quæ ex deo est justitia in fide. An non il-,, lustrem hic cernis Antithesin , quid fit ex lege, Aliudest ex fide, quid ex fide iustificari? Age & quæ Paulus tanquam stercora longissime à se removebat ad lalutem obtinendam, eam tu viam nobis sølam sternes ad cœlum consequendum?

Atq; hrc interim perinde tecum ago de operibus disputans, ac fivis vlla tatarum virtutum in hac vita constatet, que non modo institie præ-perfectisimonima mium, sed nomerretiam queat promereri. Nuc- etiam bominum quid dices, si vel sanctissima ipsa studia ac moli- nulla sone cam mina, quocuq; modo à perfectifimis etiam hominibus suscepta, in vitiata hac natura, adeò nul- aliqua imperfecla præbeat villtate ad vitæ immortalitate, vt pro tione apud deum inutilibus à Christoreijciantur, imò yt sordeant etiam planeq; frigeant apud Deum, instar pan-Factifimus ve niculi languine lorditati, teste Esaia propheta, ni immindi ommes meliore gratia, fideique commendatione sufful- nus mentruate ciantur? Quod fi apud Esaiam prophetam,om- vnuerse iustitie nes nos tanquam Oues errasse vnusquisque in nostra, Esai. 64. viam suam dicimur, recteque dicimur, à quibus nec feipfum eximit tantus Propheta : Onines nos tant quid de virtutibus & iustitia nostra estiman- quam oues etra dum censeas? At dices, querelam hanc prophe- uimius. &c. Esi. ticam non promiseue ad vniuersos pertine- 53. re, at Indeos duntaxat cos attingere, qui illis Friuola Oforii tum temporibus officium nefarie deferuerunt, cauillatios Quin eadem ratione affirmes, non omnes

ď

m

m

dá

n

ud

omnium hominum & temporu languores morte Christi sanatos esse, sed eorum tantum, qui is tum temporibus, tanquam oues extra viam abijstent. Verum hoc nugamentum quam fit friuolum, ex ipfo contextu vaticinij prophetici abide convincitur.

Ex quo vides (Osori) sanctissimis edoctus testimoniis, quid maximarum virtutum nostrarum meritis iftis, si per se spectentur, tribuendum ft: quantumque à perfectione iustitiz illius, quam pulcherrimis coloribus tua adeo vestit philoloκρουποφορά gia, nostra absit imperfectio. Quod tamen neg ita à me dictu, neq; abs te acceptum velim, ach nihil ij, qui cum virtute viuant, recte & cu laude gerant in hac vita:aut quafi non Deo fint grata Sanctorum pia opera, quæ Deus ipfe gerenda præcipiat.Id enim nemo inficiatur. Sed eadem opera quo modo bona dicantur, & cur grata fint causam ipse minime satis explicas, aut perpera certe explicas. Sic enim de operibus philosopharis, prouenire non absque fide quidemilla, gratiaque diuina, at ita tamen, ut quum proueniant, ifdem falutis fempiternæregnum non tan quam mercedem folum & præmium, fed etiam ut legitimum patrimonium optimo iute deben affirmes. Quali verò promiffio falutis non exfe de Euangelica, sed ex iustitia legis, non ex Chi fti folum meritis, nifi adnexa fimul operum pa ctione pendeat:aut quafi fides ipfa ad vitamob tinendam nihil conferat aliud, nifi vt gratiamile

Opera cur bona dicantur, non fatis explicant pontificui.

Opera bona quid efficiant, apud papillas.

lum conciliet, quæ nos excitet ad præclara operum studia, quibus demum operibus ad vita proficiamus æternam.

## JEIDES PUSTIFICAT NON aliter, nistratione bonorum operum, inxta Osorium.

m

t: m

0.

q;

u-

4

da

nt,

erá

Co-

lla,

ni-

am

en

HI.

D2-

di

Co

um

Am ita aperte habent verba tua, vbi de fide pertractans quærensque, quur ea nos
seruari dicamur, causam mox attexis: Quia ve-Lib, 9, p2, 233,
rò, inquis, presidium dininum side tantum consequi Osorii udiuia
mur, atque ita facillime legis pracepta observamous qualis.

& institutis dininis obtemperamus.

Rursusque in eandem cocluden ssententiam.

N emo unquam mentis & rationis compos salute Lib. 9. p2. 232.

consequetur, nis legem servanerit, aut certe quod in dem valet ad eam servandam animo promptus

atq, paratus extiterit.

Atq; ibidem iterum: de salute Christianorum Lib. 9. pag. 232. disserens, Quomodo saluus rogas? N unquid alia est ad salutem via munita, quam qua dinina lege continetur? nulla prorsus.

Habemus itaque miseri mortales viam ad immortale regnum munitam, & commonstratam, eamque te ductore & magistro, Osori, facillima. Quippe quæ diuina lege continetur: ita vt præter hanc, nulla omnino existat alia, neque in Euagelio, nec scriptis Apostolicis ratio patesacta, qua ad cœlestis immortaliratis patriam proue-

Qua via ad cælum tenditur iuxta Oforium.

hamur, nifique lege folum diuina describatur. Sed age, vt obtineas hæc quædicis, tametfi per se per-absurda sint planeque Iudaica, libeattamen assentiri aut fingere saltem viam hanc, qua mouttras, & vnam & firmiffime munitam - fimulque eandemfacillimam effe, neq; vlla praterea aliam rationem suppetere, qua ad cœlum contendamus, nisi que discriptione solu diuina legis proponatur: vt hoc inquam, concedamus, at interim illud me doceas facito: qui scias tandem tantum te præstare bonorum operu, quamu ad exquisitam legis obedientiam sit satis. Adamus olim primus generis nostri autor, vnu duntaxat accepit mandatu,& succubuit, in Paradiso etiam, adeoq; in ampliffimo innocentia gradu onstitutus. Quid?& tu nunc miser mortalis extra paradifum extorris, tanta circundatus camis infirmitate, accepta diuina lege, in qua tot tataq; imponuntur exequenda, fice; imponutur vt maledictione teneatur, quisquis non costantissime perstiterit in omnibus, ta firmo consistis gradu, vt nulla víquam tentationis re tempestas deijciat? At quidfi cæteris omnibus ad amustim servatis dei madatis, vel vnicus contingat apiculus legis à te pretermisses quid dicet hic nobistua iustitia? An non vides, lata legis sententia ta te tenen crimine, quam si omnis iustitiz sis reus ? Et tamé nullam tu viam nobis crepas aliam ad vitæ regnum, nisi quæ legis diuinæ ministerio & charitatis exercitatione definiatur.

Adamus,

Age, & qui istud edocebis? quibus scripturis, quibus magistris id certò nobis constabit, quod asseris? Ex Paulo, opinor . Quid igitur ille? Nempe , bacest Pauli mens & fententia, inquis, De Iuftic, lib. 41 vt in fola Dei gratia,qua fide comparanda eft, om- pa.90. nem rationem elidenda & comprimenda cupiditatis sitam efe constituat : nullamg, alsam viam illius extinguenda at g, delenda effe doceat. Rur-Susque alibi. Nunquam Paulus is fuit, qui benig- Lib. 3. pa. 68. nitatis officia parum ad falutem utilia improbaret, Recra ad calum sed qui doceret, ea solu esse rectam ad calu via, que via charitatis exa fidua charitatis exercitatione muniretur. &c. ercitatione conftat iunt: Ofo.

Scio equidem, & fateor ex fola dei gratia pro-Responsio ad ficisci quicquid recte, & cum laude à nobis ge- Allegaca. ritur fiue in resecandis vitiorum illecebris, fiue in excolenda virtutis disciplina. Quin neg; illud negandum, quod ex Pauli mente recte assumis, gratiam hanc fide nobis diuinitàs obtineri.Præterea neque illud male, quod de Paulo adiungis,nunquam fuifle eum, qui improbaret pia exercendæ charitatis fludia, quippe qui eadem etiam ipla mirificis præconijs vbique exornarit. Quis enim ignorat preclaras Pauli conciones pradicato maxplenifimas effe grauifimis preceptis & institu- imus. tis vitæ moderade, nec ferè vlla in re vehemétiores, qua in hoc, vr omnes vbiq; nominis Christiani cultores, cir fincera fidei professione pare coiũgất vite fáctimoniã προς τὰς ἀναγκάιας κρέιας

٧t

e,

Sit hoc fane, ita vt eft, veriffimum: atnunqua ea mens fuit Apostoli, vt fummam falutis nostræ

C ij.

in

in lege constitueret, vt regnum Dei, eiusque insticiam præclaris factis nostris, & charitate metiendam existimarer, vt operum nostrorum mercimoniis, seu auctione quadam, cœlum nobis tributarium aut venale proponeret. Imolonge diuerfatatione mihi quidem Paulinas legentiliteras, hic vnus videtur scopus mentis Apostolicæ,ut iusticiam hanc, quam tu legi tribuis, ipsein fidem transferat vniuersam, sieque transferat, vt Non charitas, fed prorfus fecluso omnium operum admixtu, fola relinquat fidem in filio dei, que viam nobisin

fides viam ad cæliregnum patefacit.

Rom, 3.4.

cœli regnum patefaciat. Quaso enim, qui fide nos iustificari affirmat absque operibus, Rursusque vbi ait, Nunc auté fine lege iustitia dei ma-« nifestata est, testificata per legem & prophetas? « quibus verbis illustrius secludere potuit omnicum virtutum nostrarii studia ac merita à divino co hociustificandi mumere?

Duplex Iuftitiz ratio, legis et Euangeli , scu fide:

His ita constitutis, ac grauissima Pauli autoritate conclusis, necessario proinde consequitur duplex, vt dixi, distinguenda iustitiz ratio, prodiuersa vtriusque fœderis conditione, quarum altera ad legem pertineat, altera fit Christi propria . Habet igitur vterq; και ο νομο, και ο xeis@ fuam iuftitiam,vt enim lex, qua tota in operibus iustitiæ versatur, nullam perfert iniustitiain, fructulque justiriz cumulate redditiis, qui perseuerantes in bono cunctas perfecta innoce. tiæ partes compleuerint : itidem & Christus infitiam habet fuam, multo tum potentiore, tum

non Paulò etiam ab altera diuerfam : etfi non ita diuerfam, quoad rei subiecte materiam, at dispensanditamen ratione multò diuersissimam. Lex ejenim non nisi operantibus, Christus vel credentibus etiam iustitiam perfectam, sape etiam indignis ac immerentibus, fingulari quada dispensationis gratia dilargitur. Ideoque Iustitia Iusticia fidei. hæc fidei proprié appellatur, que necessariô nobis ab altera illa, quæ legis Iuftitia dicitur, diftinguenda est. Quod qui no faciunt, magnam profecto scripturis iniuriam inferunt, omnem do- Legalis et Enanctrinæ lucem extinguunt, mira quadam pertur- gelicæ inftitiæ batione & suas confundentes conscientias, & necessario difinauditorum, ita vt quid vel sperandum, vel metuendum sit, vix cuiquam certum constare poterit, Si quidem qui de legis iustitia sic disputant, ad eamque vnamita omnia pertrahant, acfinulla supersitalia sperande salutis ratio, nisi qualegis strictailla, & seuera adfert observatio: quaso quidifti aliud, qua in dubia fluctuatione animas hominu relinquunt? ijdemque qua nos ratione bene sperare iubet, eadem simul & timere, prorsusque de salute desperare cogunt : Quum nemosit mortalium, cui non multo plus causa ad timendu quotidianæ in vita offenfiones, quam virtutes ad confidendum fint allatura.

Et quid igitur perplexis hominum conscientijsrestabit remedij, si submota ex oculis iustitia Christi, nihil præter legis iustitiam relinquas ad fpem folatij? aut qua tandem confolatione ani-

Ciij.

Legis officium.

mos eriges lapío & laboranti peccatori, quum lex quid cuique recte agendum fit common-Brare soler, quod perperam perpetratum sit, nemini condonare possit? Anno hic relicta legis iustitia, protinus ad Christi iustitiam necessario prouocare cogeris? Arque istud opinor minime negabis, verum, inquis, quum iuftitia hac Christi, non alia sit, quam qua legis iustitia existat, ipsaque adeò legis persectio, non duplicem proinde, sed vnam duntaxat & Christi, & legis iusticiam statuamus oportet. Verum huic argu-Christi quomodo tiz haud difficile labore occurritur. Fatendum quidem, si res per se ipsas consideres, alteramque cum altera mutua relatione conferas, haud quicqua videri discriminis inter Christi iustitiam & legis. Quum nihil sit in lege tam sanctum & perfectum, quod non æquè in Christi vitae-Juceat. Cæterum si vim modumque operandi, quem in alijs exercet Christi legisque iustitia, si effectionem finemque vtriusque expendas, permultum interest. Quamuis enim no aliter Christus per se iustus existat, quam lex ipsa sancta sit & iusta: multo tamen aliter in nobis agit hac quæ Christi, quam illa quæ legis iustitia dicitur, ita ve nihil dishmiliùs, nihil pugnantiùs videatur.

Inftitia legis et viia,et non vna fit.

#### IDISCRIMEN 7 N. ter institiam legis & Enangely.

PRimum quod ad legem attinet, que eius natura sit vis & facultas, nemini incompertura sit vis et operatio tum est, quippe que per se sancta & persecta fit regula, atque magistra vite instituende, in hoc a fanctiffimo fumine comparata, vi quid fugiendum, quid expetendum sit, creaturis constaret. Atque vt ipsam normam omnis perfectionis vndique absolutam in se continet, ita obedientiam omnibus modis ac numeris perfectam exigit: hac lege & conditione, vrqui fecerit ea, viuat in eis. Contrà qui secus secerit, quiq; non permanserit in omnibus, lex eum maledicto percellit, mortis infligit vindictam, iram ac indignationem accumulat. Per legem fiquidem manifesta fitira dei de cœlo meritò accensa aduerfus omnes homines quocunque modo impios & iniustos.

Quofit, vtlex quidem ipsa sancta & bona non in hoc data sit, yt perniciem, sed salutem inferat, at eadé tamé impedita carnis nostræ infirmitate occidere nos potest, servare ipsa per se nulla ratione potest, nulla sua culpa aut tyranide, sed occasione accepta ex carnis nostræ refractaria rebellione, que vt Deo inimica natura est, Ciiij. ita

ita facra ipfius voluntati diuinifque institutisno repugnare non poterit. Hincque illæ erumpunt tot tantæque in peccatricem hanc naturam nostram intente calamitates, hinc tot divine indignationis & ira argumenta, hinc denique tetrailla & ineuitabilis moriendi necessitas, qua cu per omnes atates ac genera promifcué graffaur, quam nec quisquam sanctissimorum eriam hominum potuit à se vnquam excutere, satis profecto vel ea res vna omnes nos coarguit reos iniustitiz teneri,nec vllam esse in iustissimis etiamoperibus nostris iustitiæ perfectionem. Etenims peccatistipendium sit mors, fieri certé non poconfideratur quid test, vbi nulla cernitur iniustitia, vitæ illic vt vlla existat extinctio. Quid igitur, si lex te, Osori, cum operibus omnibus in vita hac tueri à morte nequeat, an post mortem eadem te seruabit, vitag extinctum restinuet?

Lex quarenus ex tra Christum efficit.

#### TDE PUSTITIA Euangelica.

Tque hac hactenus de legis iustitia, quatenus extra Christum consideratur, à nobis exposita funt. Nunc ad Christum vicissim oculos referamus, eiufque iustitia quid in nobis extralegem efficiat, excutiamus. Atque hic primum aperit se nobis mirifica atque illustrissi. inter legé & Christum discrepantia. Nam quum lex, vt dichum est, pro iustitiz suz rigore vitam nulla tribuere

Inter legem et Christem diferepantia.

buere possit, nisi perfectis solum hominibus: eò fit,vt quia nihil in nobis perfectum reperiat, ipfa proinde impedita carnis nostræ infirmitate, nullam opem præstare, nihil in nobis nisi iram operari queat. Repulsi itaque à lege operumq; prafidio destituti, aliu salutis patronu, quisquis is sit, qui recreare nos possit requiramus oportet : Eu verò non alium esse, quam Christum dei filium legis aculeos vnivnicum nemo est qui addubitet: quem omnes cum antidotum. pariter per omnes Ecclesias profitemur. De Autore igitur falutis nulla relinquitur inter nos, & aduersarios controuersia. Superest tamen altera qualtionis hic ambiguitas, nondum fatis fortaffe ab omnibus theologis dissoluta. Etenim quum nemo sit quin fateatur, summă in Christo vigere iustitiam: iamque ante ex lege audiuimus, nulla esse iustitiz societatem cum iniustitia, subit hic quatio qua innonnulla difficultas, qui fiat, vt Christus domi- stitia Christus innus, cuius omnia iustissima sintiuditia, contra iuflitiam, is qui deserto officio, in iniustitiam sese abduxerint, fauere aut possit aut debeat? Nam si diuina lex ex iustirie ratione cos, qui scelere se alligarunt, non condemnare non possit, querat forsan aliquis, qua tum ratione Christus, qui nihil a. gat non iustissimé, salutem ijs prestare incolumi iusticia queat, quos merito condemnat lex iustitiz: aut si id faciat, quo modo, qua causa, qua ra- Christi beneficia tione id faciat, fide nè an operibus? si fide, solanè quo modo ac rafide, an iuncus firmul operum adminiculis? fi ra-tione ad nos detione operum, vtrum ante opera, an post opera,

an in ipfis operibus? fin fide fola fine operibus. Triplex quatio. hinc triplex emergit questio .. quid igitur prastant bona opera ? 2. quæ fides illa, qualisque fit, que iustificare dicitur? 3. quosnam iustificet hac fides?aut enim peccatores esse aut iustos oportet: Si peccatores, aut pœnitentes hi funt, aut contumaces. Vtrumque dixeris, contra iustitiam dixeris: quæ rectè dici iustitia non poterit, nisi secundum sua cuiusque facta & meritz rependat. Sin iusti fint & non peccatores, quos fubleuat Christus: At quid iustis redemptore opus? quid fanis cum medico? Deinde qui tum constabit fidelis ille Pauli sermo : quo Christus homo factus, venisse in mundum dicitur, noniustos sed peccatores servandi gratia.

I.Tim. I.

Quæso nunc te, vir ingenuè, pro tua modeftia,vt modestiffime tecum agam: fi quis in huc modum tecum agat, de doctrina iustificationis tecum disputans, quid ei hæc abs te interroganti respondeas? si te adeat huius modi forte aliquis qui toto consternatus animo, peccatorum mole perculfus, horrore conscientiæ depressus, metuque diuini iudicij ad desperationem prope exanimatus, opem abs te confilij ac folatij expetat cuiusmodi no pauca passim exempla, intra caulas gregis dominici reperiutur, quodna ei porriges remedij pharmacum? Mittes forfan eum ad tuos istos iustitia libros. Age, & quid illic reperiet, quo mens egra & collapsa respiret, atque ad se redeat? Quid ad lege ne? At quid hinc iste hauriet

hauriet medendis vulneribus accommodu? prefertim quum lex illa iustitiæ reos nos agere non feruatælegis, velutque ex fyngrapha obstrictos tenere, serte institiam semel amislam restituere iudicique fatisfacere nullo modo poterit.

æ-

uc

08

nt.

ita

OS

0-

us

4-

e-

űc

nis

n-

2111

ole

111-

12-

tat

u-

Ti-

ad

e-

ne

fle

iet

Superestigitur vt à lege, in qua nulla affulget præsidijspes, miseram peccatoris animulam ad Inrebus deplo-Christum traducas: quando is solus fit, cuius v- fius inume potest nius vulneribus & liuore fanati fumus, quique omnes omnium impietates in fe nostras transtulievt fuam nobis conferret iustitiam: verissimum id quidem est: eoque nomine meritò te tuosque laudandos censeo, qui etsi genuinum Christi officiu, diuinamque eius in procuranda salute nostra amplitudinem, vix satis habere perspecta videamini, at nomen illius, & externum quenda fidei cultum profiteri haud recusetis. Veru quia cum perurbatis hominibus, inpresentia res est, quibus satis non sit nomen tantum Seruatoris retinere, nisi & vim mortis pro nobis profuse fer- folum tenere non uandique potestatem qua præditus est, nisi am- est satis nisi magpliffima erga nos beneficia, furnmumque bene- nirudinem etiam uolentiz studium, nisi immensas denique opes officii, et seruannobis in illo promissas recte teneamus. Vlteri- addiscamus. us proinde progrediendum est, consulendumque,quo ad licet collapsis piorum mentibus:quo sciant credarq; non modo vită in Christo eterna che, ac ftabilem, fed viam etiam, modum ag rationem, qua eadem adipsos perueniat, ad quos

pertineat

#### DE CHRISTO GRATIS

pertineat, quid nobis in ea comparanda sequendum sit, edoceantur.

#### GFIDEL UIS, ET EFFICAcia,qua sit,quos & quo modo iustisscat.

Rom.3.

De fide instificante varia papistaruminterpretatio

Roffenf.contra

Vain re permagna existit inter theologos Sententiarum atquè opinionum euariatio, Siguidem vbi testatissima voce annuntiat Paulus, fide hominem iustificari fine operibus legis, isti addititiis suis commentis clarissimam Apostoli mentem non explicant, sed obscurant non exponunt, sed eludut, ita vt vocem fidei alii quide accipiant, non ve paulus, pro ea folu fide qua est in Christo Iesu, sed quæ sit charitate & operibus formata. Alii quod Paulus de fide dicit fine operibus, de operibus interpretatur ceremonialibus. Quida verò de operibus legis, hoc fenfu, vi opera illa nó ex fide, sed ex legis imperio, solog libero hominis arbitrio, sine gratia suscipiantur. Alij aliter exponunt absque operibus antecedetibustantum : Nonnulli intelligendum putam de prima solum iustificatione, quam illi in baptizatis paruulis fidei tatum, secundam vero in adultis fidei quidem, at non fine operibus tribuunt. Qua omnia co tendunt Τά Φιλοσοφήματα ντ fides operibus exculta ita demu efficiat aliquid, contra fine operum admixtu, ceu rudis quadam

materia, expers vitæ & formæ, ad parandam in-

Airiam

quen-

logos iatio. Paulegis,

Aponon qui-

e quz periirfine

oniafu,vt olog:

intur.

utant papti-

n aduunt, tavi

quid, dam

n illtiam stitiam non modo inutilis, sed mortua quadam res ac perniciosa videatur. Quod si verum st. scire hoc ab istis, tum maximé à teipso percontari velim Ofori, in qua tandem repub. qua in ecclefia, in cuius regno nouum hoc theologie numifma cuditis? Si Christi ecclesia sit, non vestra, si illius existat regnum, in quo nihil aliud quam administri sitis. Quidanno Christo iam permittetur in legitima ipfius repub. libera res fuas administrandi potestas, vt velit? Atque vnde hac tanta vobis audatia, in alieno imperio, in ecclefia, quam ipfi nunquam fundattis principis veftri fanctiones ac instituta, recte ab iplo posita, præter ius & fas inuertendi atque immutadi pro libidine vestra? Aut quatade autoritate obsistitis, quin in sua cuique liceat possessione agere pro fuo iure ac libero imperio? Quid fi ita Christo vilum eftregni lui gloriam gratis impartiri quibus velit, vosne prohibebitis? Quid fi postrema diei hora in opus subeatibus, integra persoluere mercedem, cunctofque exaquare pari pactionis stipendio clementissimus voluerit Dominus, an ideo oculus vester nequam erit, quod ipse sit bonus?

Nunc verò princeps & autor ecclesia sua Dominusiple apertissimis profitetur verbis, Datum iri vitam æternam iis, qui credut in nomine eius. Quid ad fignificandum apertius, aut ad intelligendum simplicius dici potest? Qui credit, inquit,in mehabet vitam zternam. Rurfufque iif- Iohn,6.

dem

Ioan. 11.

Exemplis fides fola in Christum justificare estenditur,

Math. 11. Esaim. ca. 55. Ab exemplis p: 0batio.

dem verbis idem ingeminans. Qui credit in filium habet vitam aternam : & capit. 11. Qui credit in me, etiam simortuus fuerit viitet ? Atque nequis fine patris confensione hec'de se te-Rificari videatur, subinfert. Hec est, inquiens, voluntas eins qui misit me,ve omnis qui videt filium & creditin eum, habeat vită eterna. Q ni nec minus cade hec que verbis enuntiat, rebus ipfis, additifes insuper miraculis multo illustriffime confirmat. Quara enim vbique per omnes Euagelistaseorum occurritturba, quos nulla re alia faluos vides & fanatos, nifi fide fola, que in Christumincedebatur. Quoties ex ore domini andimus in Euangelio: fides tua te faluum fecit, nulla operum audita mentione ? Et quod fidei prefitit Christus, id operibus tribuet Oforius ? laborantes & peccato pressas conscientias ad so inumai Chriftus : Efaias fitientes omnes etram absque pretio aut vlla commutatione ad fontes Chrilli vocat ve reficiantur . Oforius non ni-Giuflishominibus, preclarifque factis regnum addicerdinine promissionis? Quesote, pro tua iusticiavir celeberrime, quid fecum attulit preclari facinoris peccatrix illa Euangelia gice qua excussa funt demonia septem ? Quid in dextro illo latrone eminuit inflitie, preterfidem folam, cur post tor parrata flagitia comes eodemidie cum Christo in paradisum congredereur? Quid Chananea mulier alienigena aliud Christo actulit , preter importunum fidei

dei clamorem, vt non micas sed integros pa- Math. 15. nes diuina gratia domum referret ? Quid mi- Math.9. fera hæmorhoissa, quid Iairus Synagogæ præfectus, quid Zachæus, quid Mathæus, cæterique cum is publicani commeruere, quur posthabitis pharifæis, tantò vt videbantur. iustioribus, isti tam obuium atque expositum gratuiti fauoris beneficium consequerentur? posset eodem modo per alios infinitæ fere multitudinis confimiles deduci oratio, in quibus præter folam duntaxat fidem, nihil omninò dignum tanta diuinæ gratiæ amplitudine reperies ? Cacus clamauit Bartimaus, clamauerunt Leprosi, Iesu præceptor fili Dauid miserere nostri, & exauditi sunt. Clamet & Oforius, Clamemus item omnes confimili fidei strepitu, consimilitèr exaudiemur. Nihil enim fide vocalius, nihil ad impetrandum efficacius : fidem dico illam, quæ est in Christo Iesu, præter quam nullus patet ad cœlum adirus, nulla accedendi ad Deum copia, nulla impetrandi facultas conceditur. Vt igitur exaudiamur, accedamus, pulsemusque, sed recte, fide videlicet & nomine vnigeniti. Alioqui fru- Precesquo mostra clamatur apud Deum, qui peccatores non do exaudiustur. audit, sed explodit, qui seruos reosque non respicit, sed reiicit, nisi aut filium aut filii nomine accedatur. Iam qua ratione exaudimur, cadem & iustificamur: semper enim diuina muneratio cu institia congreditur.

Quum

30

Ioan.3.

Exemplis fides fola in Christum justificare estenditur.

Math. 11. Esaias. ca. 55. Ab exemplis probatio.

dem verbis idem ingeminans. Qui credit in filium habet vitam aternam : & capit. 11, Qui credit in me, etiam simortuus suerit viuet . Atque nequis sine patris consensione hec'de se testificari videatur, subinfert. Hec est, inquiens, voluntas eins qui misit me,ve omnis qui videt filium & credit in eum, habeat vită eternă. Q ni nec minus cadé hec que verbis enuntiat, rebus ipfis, additife; insuper miraculis multo illustriffime confirmat. Quata enim vbique per omnes Euagelistas corum occurritturba, quos nulla re alia faluos vides & fanatos, nifi fide fola, que in Christumincedebatur. Quoties ex ore domini audimus in Euangelio: fides tua te faluum fecit, nulla operum audita mentione? Et quod fidei preflitit Christus, id operibus tribuet Oforius ? laborantes & peccato pressas conscientias ad se inunat Chriftus : Efaias fitientes omnes etiam absque precio aut vlla commutatione ad fontes Christi vocat ve reficiantur . Oforius non ni-Giuflishominibus, proclarifque factis regnum addicerdaine promissionis? Quesote, pro tua iusticiavirceleberrime, quid fecum attulit preclari facinoris peccatrix illa Euangelia ; è qua excusta funt demonia septem ? Quid in dextro illo latrone eminuit infirie, preterfidem folam, cur post tot patrata flagitia comes eodemidie cum Christo in paradisum congredereur? Quid Chananea mulier alienigena aliud Christo attulit, preter importunum fidei

dei clamorem, vt non micas fed integros pa- Math. 15. nes diuina gratia domum referret ? Quid mi- Math.o. fera hæmorhoissa, quid Iairus Synagogæ præfectus, quid Zachaus, quid Mathaus, cæterique cum iis publicani commeruere, quur posthabitis pharisais, tantò vt videbantur iustioribus, isti tam obuium atque expositum gratuiti fauoris beneficium consequerentur? posset eodem modo per alios infinitæ fere multitudinis confimiles deduci oratio, in quibus præter folam duntaxat fidem, nihil pmninò dignum tanta diuinæ gratiæ amplitudine reperies ? Cacus clamauit Bartimaus, clamauerunt Leprosi, Iesu præceptor fili Dauid miserere nostri, & exauditi sunt. Clamet & Osorius, Clamemus item omnes consimili fidei strepitu, consimiliter exaudiemur. Nihil enim fide vocaliùs, nihil ad impetrandum efficaciùs : fidem dico illam, quæ est in Christo Iesu, præter quam nullus patet ad cœlum aditus, nulla accedendi ad Deum copia, nulla impetrandi facultas conceditur. Vt igitur exaudiamur,accedamus, pulsemusque,sedrecte,

fide videlicet & nomine vnigeniti. Alioqui fru- Precesquo mofira clamatur apud Deum, qui peccatores non do exaudiumur,
audit, sed explodit, qui seruos reosque non respicit, sed reiicit, niss aut filium aut filii nomine accedatur. I am qua ratione exaudimur, cadem &
justificamur: semper enim duina muneratio cu

aftitia congreditur.

Quum

fitia vnde peren-

704.1.

Liberts, salus, iu- Quum igitur mortales natura omnes peccatores seruique peccati sumus, videndum proinde, quidnam id sit, quod ex seruis liberos, ex reis filios, ex peccatoribus iustos nos constituat. Nam in co omne institutum est certame, in co omnes hæret quæstionis controuersia, haud ita disficilis ad iudicandum, fizquis iudiciis diuina feriptura valere posser autoritas. Stat enim indubitata arg: zterna Euangelii testificatio, quain nemo vnquam mortalium infirmare queat, fidem ita nostram instituens. Quotquot receperunt eum, dedit eis potestatem filios dei fieri. Atque vt doceat quidnam illud sit eum recipere, mox idem explicat; his, inquit, qui credût in nomine eius, &c. Ex quo haud obscura datur astimandi copia, quid tandem illud sit, cui nos splendorem atque dignitatem omnem, opes, diuitias, cœli deniquè ac vitæ possessionem referre acceptam debeamus. Scio in præclaris quidem iftis, quæ prædicas tantopere, operum bonorum officiis, in exercitarione Charitatis, cultuque iustitiz plurimum esse momenti, fimul & emolumenti: quemadmodum & legem ipfam magnam habere vim confiteor, si quis ca legitime vtatur. V sus autem legis in eo confistit, ve ad Christum nos ferat, illiusque gloriz ferniar. Verum quum omnia hæc, quæcuque diuinitus vel in lege nobis prascripta, vel in nobis inferipta funt, in vitum fimul congefferis, longè ab co abfunt, ve hominis vel facta omninò imperfecta, vel personam prorsus ex se perditam

Vius et scopus legis in quo conffit.

ditam ac conclamatam in integrum restituant. vt nos ex feruis liberos, ex fatanæ mancipijs, filios dei, haredes regni, coharedes Christi, conciues beatorum, domelicos fummi patris constituant. Certe non legis munus iftud eft, fed Christi: non id iustitia efficit, led gravia. Non ea vis operum exillit, sed fidei: quæ non operibus nixa, sed diuina folum promissione firmata, ex seruitute nos in libertatem, ex morte in vitam vindicat, Deo reconciliatos adoptat, filios reddit promissionis, adeò cum Charitate, cumque operibus non Charitas per fie coniuncta, vripfain etiam charitatem, factaque dem, non fides vitæ omnia Deo concilier atque iustificet, fine per Charitatem qua nullo coli loco illa in fummi numinis conspectu alioqui consisterent.

# FIDES QUARATIONE G quo modo instificat, lapsos peccatores.

Vnc quoniam qua vis fidei fit, quidque Fidei goa caufa ea efficiat, demonstraui dicendum neces- vis tribuitur iufariò est atque explicandum, qua ratione ac cau- fificandi. sa fides vim istam tantam sibi ac potestatem iu-Hificandi comparat, quo rodo fine operibus fola iustificare dicatur, quos denique homines eadem justificet, justofné, an impios? Si justos, quid iam iustificatione aut fide opus, quum lex sufficiat? Si impios, pœnitentesnè illos & conuerfos, an impanitentes & prefractos? Si pænitentes

Christi fides iustificet, crimine absoluat, iustosque ex iniustis efficiat, quod nec ipse negare poteris : quid igitur in Lutheru tam immodeste atque immeritò efferaris? Nunquid aliud Lu-Iniuffa in Lunhe, therus aut dicit aut docet ? vbi is vnquam aut

rum qi erela.

sceleri habenas laxat, aut sceleratis licentiam promittit, aut aliter iustificationem pradicat. nisi iis qui per resipiscentiam reducti ad meliorem frugem ad Christum anhelant, eigue se fide adjungunt ? Quid? an tu istis spem veniæ omnem intercludes? Non opinor. Age, & quod igitur remedium oftendes? ad fide Christi nos mittes, an ad legis sententiam, quæ vulneribus medeatur? Quod si lex nihil hic præstat auxilij, nec vlla res in homine alia existat, quæ violatæ semel iustitiæ opem porrigat, præter fidem solam in Christo positam, quod nec ipse diffiteri queas : Sique hæc ipfa fides nullis fit falutifera, nisi deplorantibus admissa scelera, quod vna tecum affirmat Lutherus, quorsum clamores isti in Lutherum tam Tragici, nullaque causa excitati? Quid igitur nos decipis Luthere? (um enim lachrimas pias damnares, (apientemque mestitiam maledictis conscinderes, & omnia opera non inutilia modò sed pestifera esse contenderes. Moxque eodem adhuc cothurno pergens atque incrudescens vehementiùs, Cum enim, inquis, tantum in fide poneres, ut in ea folum fatis effe prasidif diceres, id videbaris ostendere, paratam ese omnibus salutem sine dolore, sine rei familiaris in egenos

Ofo, de inflitalia? rag. 29.b. Chorius coreta Lucherum.

egenos cenferanda disfendio, fine criminis admisi derestatione. Et paucis deinde interiectis. Si verà fentis, improbum, quamuis ab improbitate non omnino refugiat, fide sola institiam adipisci, quiste fuit post homines natos immanior, quis amentior?

Vtad hæc vicissim respondeam, Osori, sed paucis: fiyera effent, que Luthero affingis, lau-Respon, pro Luthero contra Odem fortaffis aliquam & docti oratoris, & ho- forum. nesti acculatoris inire posses. Nunc veró quum nunqua hac illi vel fomnianti in mente venerint, nec verbum vllum ex tot eius dictis & factis proferre queas, quo astruas calumnia tua fidem, no id tibi tuum refero. Quis te fuit post natos homines immanior, quis amentior ? illud vt modestiffime dicam liquido licebit dicere, plus nimio oblitum esse te non folum officii, sed argumenti etiam in quo versaris: quippe qui de iustitia scribens, adeo præter omnem iustitiæ rationem, virum pium, Christi seruum, nihil de te male vnqua meritum, confictis mendaciis & maledictis, omnique contumeliarum genere indignissimè cospurcas, & flagitiose cædis, vel ex inscitia ea carpens, que nunqua legeris, vel finistré ad calumniam detorquens, que dextre intelligere non libeat. Quod si æterna salutis possessio non aliunde speranda sit, quam ex sustitiæ operibus, te max- Calumnia Osorii, Hossi, Andradii, ime autore, Ofori, (vt Hofium etiam familiarem- contra Lucherum q; tuu Andradiu eode pariter coplectar fascicu- iniusta. lo)quid de vestra tandem salute sperandum cum Dij. iffis

istis operibus, falsissimis criminibus, famosis libellis, in quibus ita præter ius & sas, rupt is omnis iustitærepagulis, in caput proximi istas euomis contumelias, idque apud publicum orbis Theatrum, nulla nec idonea causa, nec vera ratione, nec vlla re alia, nisi propria forsan intemperie aliqua incitatus.

Lutheri defensio.

Scripfit de fide quidem Lutherus, scio ac fateor, quid tum porro? Quid in eo peccauit, cedo? quid commeruit? Qui minus de fide illi scribere licuit, atque tibi de iustitia? Cæterum istud difplicet fortaffe, non quod de fide scripfit, sed quòd plus nimio illi tribuens, ad fidem hanc vniuerfa iustitia nostra summam reuocat. Esto, tuc; contra ad legis opera, vter magis accufandus? vter Euangelicæ doctrinæ vicinior? tu qui ad cultum studiumque legis, an is qui ad Christi fidem omnia refert & colligit? Teftis & diribiter inter vos aduocetur Paulus, qui licet ipfe diuinæ legis obferuantissimus, in sua ad Philipp.epistola, vbi duplicem nobifcum proponens iustitia rationem, alteram legis, fidei alteram, posteriorem hanc quæ fidei sit, tanto potiorem iudicat, alterique anteponit, vt catera illa sua omnia, quantumvis alioqui præclara Τὰ ἀνδιραγαθκιματα in diuinæ legis fludio posita, pro detrimentis, imo pro stercoribus ducat, propter eminentem scientiam Ie-I fu Christi, vt in illo inueniatur imbums iustitia, non ea, quæ ex lege, sed quæ ex fide est Christi, quæ ex deo est iustitia in fide. &c. Quid ergo, &

Duplex infiitiz ratio apud Paulum altera fuscepta, altera repudiata,

Ad Philipp. 3.

Iuftitia ex lege. Iuftitia ex fide in fide, ex deo. tu nos ab hac abductos, que in Christo fta eft, iusticia, ad stercora nunc ista invito Christo irato Paulo reuocabis? vt te magistro ac duce inucniamur iusticiam possidere, non que in fide est, fed que in lege folum sit constituta? ideoque tam impotenter in Lutherum destomochans, quod in confliguenda salute sua Pauli sententiam fequi maluerit quam tuam? Non, fed aliud hic fubeffe quiddam videtur, quod tibi istam rixand febremineutiat, non quòd fidei Lutherus iustitiam tribuat, cui & ipse aliquo modo plurimum deferre soleas, sed quòd ita in sola hac fide falutem nostram concludat, vt præclara charitatis opera, & pietatis studia profsus excludere atque aspernari videatur.

In Academicis diatribis, vbi ad leges dialecticas excutuntur argumenta, que recta fint, que Elenchus Oforii, fecus, meritò notantur Elencho coclusiones hu- quid ad simpliciiufinodiquæ progrediuntur ἀπὸ τοῦ κατὰ τι, ad ier. simpliciter. Quòd in tua modò sophistica, nemo est in hoc genere tam mediocriter exercitatus, qui non facile deprehendat. Quòd si Lutherus is vnquam fuit, qui bonorum operum præclara studia, & honestas virtutis actiones simpliciter condemnarit, merito per me quidem vapulet, dignusque sit his insignibus, quibus cum exornat tua modestia, vt pestis patria, turbo, atg, procella Ofor.lib.z.pa.28 religionis censeatur: Adde huc si placet & cate- in Lucherumconros Satyricæ tuæ facundie flosculos, quibus illum gena, ita producis, yt monstrum, ut portentum omnium,

a dicto fecundum

Diy.

SKE

que unquam in terris extitere, truculetissimum & immanissimum depingus & c.

#### gRESPONSIO AD CRIMInationes Ofory, pro Luthero.

CEd age miffis maledictis tuis, remipfam vinq; modò ac neruos orationis tux appedamus. Ita enim statuit, ad comparandam iustitiam, pios bonoru operu fructus nullo modo dimoucdos à fidei comunione, que aliter vitalis ac falutaris efse non possit, charitate spoliata. Id quu Lutherus faciat, concludis hac ratione, danare eum omnia hominum bonoru opera, hoste esse atque extinctore omnis honeste discipline, autorem nefare impuritatis ac licentia, pestem patria, omnis religionis ceu turbinem & procellam, monstru denig, & quid no? Quafo verò te per ones facras virtutes, vir egregie, itanè parû tibi curæ habetur quid in quosuis effusa temeritate deblateras? Mandat diuinæ iustitiæ præscriptio: Mendacium fugies. Et tu tatus iufliriæ præco, præter omnem iuflitiam, falfis criminibus, viros honestos ac immeretes dilaceras? Quid enim an fatis id tibi caufæ videtur, quur, fi quis operibus detrahat fummam vim illam & excellentiam iuftificandi, idem propterea in totum opera bona damnare videatur? Nihilo profecto magis, quam fi de Oforio disputans aliquis ita colligat, quia in Regis cubiculo, nullam gerit

V

u

a

n

i

Fallax Oforii

Exod.23.

gerit gubernandi potestatem, ideirco nihil habere eum domi apud fuos quod agat . Aut quia militari virtute haud quicquam præftat ad parandam victoriam, nullas propterea, vires illius existere, nullam omnino dexteritatem in tractandis propriæ prouinciæ negotiis . Confimilem in modum femouet quidem Butherus charitatem a fide, legem ab E- Charitatem a fide uangelio,nec immeritò id facit. At vbi, quo loco, gelio femouer qua caufa, idfaciat videndum est: non vt con- Lutherus non temnantur, non quominus exerceantur bono-fimpliciter, fed es rum hominum pia facta, sed quum fiunt, ne vis fuis quaque siniiustificandi eisdem tribuatur : Non, vt ne fides bis funt discerper dilectionem operetur apud homines , fed nenda. vt ne operetur apud Deum. Aliud est enim apud vbi et quo mod. homines, aliud apud Deum operari. Agit tamen fides peratur per vtrobique vna cadeinque fides, at aliter apud de-duectionem. um, aliter apud homines. Apud homines fiquidem per dilectionem, quo diuina voluntati prastet obedientiam, proximique commodis seruiat. Apud Deum verò non per dilectionem vllam, fed per Christum folum operatur,vt noxaru veniam, vitamque obtineat immortalem.

Ex quo vides, optime Osori, quid inter fidem intersit & charitatem, quæ vtriusque coniun-fidei cum charicito, quæ diuersitas, & quam dispar vtriusq; ef- tate quæ ru sus fectio existat: quemadinodum sola sine operibus veri a que dinerfides, quo modo rursus eadem non sola sit. Ne-fitas. que interim damnantur ideò pia opera, fi minus admittantur ad iustificationem vita, sed operum Dinj. folum

Fiducia operum

folum fiducia euertitur. Hic igitur adhibenda est fcita commodaque e e torpuiz, veres suis quaque locis & finibus distinguantur, nequid in alterius temere ruat possessionem, ordinemque stationis perturbet. Habeat itaque maximarum virtutum merita laudatiffima, decus fuum & dignitatem, quam nemo illis detrahit : Nunquam tame dignitate sua apud cælestem iudicem hoc consequentur, ut scelera nostra redimant, vt iustitiæ fatisfaciant, vtiram & exitium sempiternum amoliantur, vt nos tot modis perditos in gratiam atque vitam reponant, vt filios nos deo & haredes adiungant, ut mortem, vt mundum euincat. Altiori hac pratio constant quam vt nos vllis operibus, meritis aut modis tot tataq; debita persoluendo vnquam simus. Tanta est siquidem iustitiæ seueritas, vt nulla esse queat reconciliatio, nisi pœna persoluta iustitiæ sit factum satis. Tanta est iræ magnitudo, ut spes nulla sit placandi patris, nisi prætio & morte filii. Tanta iterum mifericordia, vt non dediguatus fit pater filium, totum abs se ablegare mundoq; impendere, sicq; impendere, vt credentibus in eum vitam impartiat æternam: Denig; tanta filii erga nos Philanthropia, vt non grauatus sit infinitam hanc iræ molem in se nostra causa deriuare, cui alioqui fustinenda nostra imbecillitas cu omnibus omnium virtutum copiis nunqua par fuerat futura.

Iudicio dei nihil eft quod opponi posic, præter solum Christum.

### TFIDES UNDE VIM fuem accepit.

HVnc filium & mediatorem, qui folus fingu-lare hoc stratagema redéptionis nostræ expedire potuit apud patrem, quia fides intentis in eum oculis sola respicir, eique adglutinatur: Eò fit vt fola ipfa vim ac potestatem hanc iustifican- Fides fine operidi contineat, non cum operibus, neque propter bus quid efficit, opera, fed solum propter mediatorem, cui innititur. Falsum proinde atque explodendum est, quod inauspicati ac illoti quida in scholis theologi, de charitate differentes, formam eam fidei esle, neque vllo modo segregandam à fide dictitant, nihilo magis quam anima vitalis à corpore, Forma fidei non forma essentialis à materia, rudi alioqui, inerti- forma porius que massa diuelli poterit. Quibus vt respondea, charitatis est haud multis opus esse censee, quum vniuersa fides. sctiptura mens & ratio, siritè intelligatur, quum legis ipfe finis, quum Christus, quum Apostolica intlitutio, totaque indoles Euagelii, tot oraculis, tot fignis, exemplisque & argumentis contrariis apertissime iis aduersari, prorsusque cuertere futilissimum dogma videantur. Quod siverò forma ea fit, quæ subministrat rei subsistentiam quanto verius dicendum est, fidem formam esse Charitatis, sine qua iacent sordentque oinnia charitatis opera, quemadmodum rursus forma fidei, non charitas; sed solus Chriflus,

Objectio.

flus mediator, verbique promissio existir.

Quid autem, inquiunt, annon grata debexistit charitatis pia facta, tot modis præscripta nobis ab illo atque imperata, an non eade etia ampliffimis iustitiæ fructibus remunerantur, mercedeque multiplici cumulantur in Euangelio? Efuriui, inquit, & pauistis me, Sitiui & potu refeci-Itis, vt ne calix quidem aque frigide mercede fiustrandus sit Christi nomine erogatus, præter alia id genus innumera, quæ excerpta é scripturis, in laudem charitatis exaggerantur. Pia quidem & sancta charitatis officia summe Deo approbari nemo negat, nec dubiú est, quin dilectio dei & proximi, vt fummam vtriufque tabulæ coplectitur, maximaque sit virtus totius legis, ita eximias habeat adnexas fi si promissiones. Neg; verò de co inter nos contenditur. Verum quum placere Deo charitaté affirmamus, id querimus, quomodo placeat, vtrum per se simpliciter ratione ipsius operis:an propter fide & mediatore? deinde an ita placeat eadé charitas, vt nos iustificet apud Deu, & impetret peccatoru veniam, vt vincatterrores mortis & peccati, vt opponi poffit iudicio ac iræ dei? Denique an adiunctas habeat promissiones aterne vita? Quod si extra mediatorem eiufq; fidem nihil fit, quod deo placere queat,nec fieri possit, vt opera prius adlubescat, qua persona reconciliata sit operantis, coseques est, vt Charitas ex fide pendeat, no fides ex charitate:verű vt ipfa potius præcedat dilectione, adeòq;

Responsio.

deog; ei non coniungatur ad iustificationem, vt ipfa etiam charitatem iustificet, cunctag; charitatis opera deo grata efficiat. Exemplo clariús res elucescunt. Fingamus Iudaum aut Turcam Confirmatio ab maximis impendijs, reique familiaris dispendio exemplis, summa beneficia in egenos quotidie profundere: Rursus verò Christianum aque solum frigide calicem Christi nomine porrigere sitienti. In rebus ipfis fi merita folum æstimentur, longè difpar proportio videtur. At multo maior inæqualitas in primii distributione. Turcæ quamlibet multa talentorum milia in egenos effusa ne gry quidem apud deum lucrifaciunt. Christianus ex poculo vno non vini, sed aquæ frigidæ, non perdit mercedem suam, imo vitam invenit. Quid in causa? Quid putes, Osori, nisi quia non meritis ista, sed fide: non operis, sed operantis conditione, non rei pretio, sed persona dignitate ponderantur.

7N 7VST IFICATIONE NON tamfactorum, quam personarum con-

VIde amabo, quanti referat, personam pri- Alia conditio simum deo conciliari, quæ nisti in gratiam liorim, alia serprius recipiatur, steri non potest, vt facta vnqua uorum, delectent. Queadmodu in natura ciuili & politica interest non parum filius ne agat, an seruus in ratione premij: itidem in cælesti regeneratione

hæredes dei, & mercenarios. Aliud enim in fer-

uis, aliud in filiis spectatur, longèque diuersa horum atque illorum conditio cernitur. Seruorum est timore cogi, qui filii sunt amore ducuntur, tãtòque plus prastant in exequendis officiis, quanto lubentius Rudeant placere patri. Qui seruiut, no nisi mercede obeunt sua ministeria, iisdeque non aliter, quam pro meritis rependitur . Qui quum oninia etia præstiterint, nihil aliud quam Servorum et filio- ferui manent atque inutiles, nihil vnquam dignu rum comparatio, hæreditate efficiunt. Contrà qui hæredes et filii funt, etfi nihil minus fe obsequétes prebeat, operaq; dant paterne voluntati, non ideò tamen dat operam suam, vt hæredes ex operibus fiant, sed quia hæredes funt, ideo operantur. Rurfus qui seruitute astringuntur, non nisi ab hero vocati accedunt, legisque impulsu imperata exequuntur. Contra res habet in filiis, quibus nunquam non patet accessus cum fiducia in conspectum patris, clamantque Abba pater, multo plus pra-Itates vitronea functione, quam aliena prescriptione incitati. Seruis post exacta laborum pensa, stipes pro meritis redditur, hereditas nulla repeditur. Qui vero filiac haredes existunt, iis non ratione obedientiæ, neque ex factis neque post facta, sed fide promissionis liberaque donatione, ante omnem obedientiam certa constat hæreditas, de qua fide Paulus: Ideo ex fide, vt secundu gratiam firma sit promissio vniuerso semini Denique

Rom. 4.

nique in its qui filii funt, persone solum dignitas, non vitæ merita, oftus non operum ratio eflimatur : In feruis contra fit : non enim quæ persona sit, sed qui vitæ modus, appenditur. Breuiter, seruus (teste Christo) in domo minime manet in rternum, filius veró, cui tota perpetuaque domus tradita est nunquam exigitur ex adibus.

Atque hic quidem folus natura filius Christus Christus natura est, nos fola adoptionis gratia: Ille ex natiuitate, filius, nos per nos ex liberatione, de qua testatur ipse: Quòd fi Christinm. filius, inquit, vos liberabit, vere liberi eritis. Ille paternæ naturæ particeps, non vita fit filius, fed nascitur. Nos natura serui, filii non nascimur sed renascimur, no operibus, sed fide, non pro ratio- Christin natura ne aliqua vita, sed per Christum liberatorem, ex nascitur filius, nos scruis in filios transmutamurv: non quòd iideni mur uon operiiam effe difinimus: qui prius eramus in hac vita bus, in filio. peccatores, miseri, infirmi, mortales, neque enim transformatio hæc ex seruis in filios, in nobis adeò, aut in qualitatum nostrarum permutatione, sed in dei maximè erga nos affectu geritur. Quippe qui Christum vnigenitum suum tanto in honore habet ac præcio, vt eius causa, omnes ex omni hominum genere in filium hunc credetes paterno fauore complectatur ac studio, qua- Cansa cut in filios fique iam filiorum loco ducens, ex feruis in filios nos adoptes deus. fibi adoptet, denique cum filio fimul coheredes designet. Vnde D. Paulus. Iam no servi estis, Galat.4. sedfilii: Si filii, ergo & hæredes dei per Christu, omnes enim filii dei eltis per fidem, que elt in Christo

fide filii renatci-

. 46

#### DE CHRISTO GRATIS

Gala.z.

Christo Iesu . Quicunque baptizati estis Christum induistis. Vnum omnes estis in Christo Icfu.Si autem Christi, ergo semen Abrahe estis, secundu promissione hæredes. De quo & Joannes in eandem refert sententjam . Videte qualem Charitatem dedit nobis pater, vt filii Dei nominaremur. Idemque mox ingeminas Chariffimi, ait, Nunc filii dei sumus, & nodum aparuit quod crimus,&c.

T. loan. 3.

## JABSVRDA QVA en Osoriana institua nas-

OVæ quum ita fint certiffimis scripturæ Euangelicæ firmamentis munita, necessariò hinc efficitur, vt omnis hæc a fundamentis ruat tua de iustitia disputatio . Quod si enim nulla sit cum Deo æterno parente coniunctio, nisi ijs, qui iusta legis observatione ad divinam voluntatem, que sit aquitatis lex & iustitia regula,omnes actiones conforment ac derigant : iam non filios nos, neque haredes ex promissione, sed mercenarios ex legis pactione facis. Præterea eadem hac ratio-Servilis et merce- ne fiet , vt nemini certa fit in vita promissio, naria papistarum quod non modo cum sententia Pauli, sed cum genuina etiam filiorum conditione pugnat ex diametro. Quis enim in hoc vitæ curriculo ita vitam fuam comparat, vt nufquam extra lineas vel hucusque defluxerit, vel quid deinceps per reliquum

Ofor.

doctrina.

Rom.4.

reliquum vitæ spatiani sit facturus, sciat. Quo fiet, vt animus perpetua incertitudine huc illuc fluctuet necesse sit. Ad hæc si Euangelij voce ac promissione certum id statuatur, quod nemo negare poterit, hæredes eos esle, quotquot in Chri-Ito fint insiti , Regnum proinde Dei hæreditas Regnum dei hæexistat necesse est: Si hæreditas, non merces non merces ergo, non præmium est fed patrimonium quod Filiorum est, ergo factis minime debetur, fed spirituali genitu- non seruorum. ræ . Si genituræ, facta igitur omnia antecedit hæreditatis defignatio, postea subsequuntur pia facta, iuxta Augustini non minus veram, quã celebrem sententiam : Opera bona sequuntur August, lib, de iustificatum, non præcedunt iustificandu: Qua- hæres. obremfi pro filiis nos habeat purissima illa & sempiterna natura, vt supra demonstratum est, in qua nulla hæret iniustitiæ labes: pari proinde ratione consequens est, vt que causa nos Deo filios adiungat, eadem & iustos nos apud De- filios dei efficie, um constituat. Ea verò causa quæ sit, vt recte eadam et iustos discutiamus, distinguendi sunt primum cau-reddit. farum gradus, quarum alix ad Deum, alie ad ho-lios efficie mines referuntir. Ex parte Dei primò præce- Ergo e: inflos. dit loco, immesa illius pietas, prædestinatio, pre- Causa instifex finitio, electio, promissionis & vocationis gratia; parte Dei, ipsius Qua de re Paulus non vno loco : Qui præ-prædestinatio. destinauit nos, inquit, in adoptionem filiorum per Iefum Christum: Quos prædestinauit & pre- Ephes. 1. finit, vt ad similitudinem filii transformarentur, eos & vocauit, quos vocauit & iustificauit.&c.

Proximo

Rom.8. Vocatio.

Christi donatio illius obedientia, mors, et merità.

Ex parre hominis caufa inft ficationis que fit

Libr. 2. de uftiria Oforius.

Proximo deinde ordine fubit filii chariffuni donatio, illius obedientia, mors, pathemata, merita, redemptio, refurrectio, peccatorum remissio. Atque de his que ex Deo oruntur haud ita magna existit inter nos controuersia. Que vero ex parte hominis dicuntur caufe, diffident partium fentetiæ, fit ne vna folu an plures caufæ? fidefné fola fine operibus, an opera pariter cum fide conexa? Atque illud est de quo nunc contédimus, Osori, quippe qui de operum iustitia, ita in his libris disceptas, vt fidem fine his additamentis folam, adeo nihil prestare ad paradam falutem arbitrere, vt folam hanc fidem Christi femotis opera Subsidijs, non fidem Christi appellandam putes, fed pracipitem temeritatem, infoletem confidentia, impudentem audaciam, immanem furerem, facinus execrandum. Que verboium demons quam parum spirant modestiz, non hic excurio: quam longe autem absit à vero atque divinare in frapturarum inviolabili autoritate, quon fentia agitur inter nos, opere precium erit aduertere. Ac primum fi de communi hac hominum interiplos societate, munieque obedientiz officiis, quæ erga homines ab hominibus fufcipiuntur,intelligas: co sensu nemo tam infans est, qui fidem ab operatione charitatis dimouet : Ita eritas quaren is in- nim fides, spes, charitas necessariam habet con-

Fides, Spes, Chater connectuntur

iunctionem. Sin autem quæstio extra publicam humanæ vitæ consuetudinem, ad ea quæ proprie falutis funt, & Deum ipfum attingunt, accom-

mode-

modetur: vt fi iam caufa quarenda fit, qua nos cooptet in ius filiorum Dei, & quæ iustitiam nobis pariat apud illum: adeò hic Paulus contra te disputans operibus omnem detrahit iustitia, folamque relinquit fidem, vt qui prætèrea aliquid admisceat ad consequendam salute, hunc fidei extinctorem, hostem gratia, adeòque mimicum crucis Christiiudicet. Quod si enim, inquit, qui ex lege, hæredes funt, inanis facta ell fides,irrita facta est promissio. Itemque alibi : Si Rom. 4. per legem iuslitia, ergò frustra mortuus est Chri- Galat. 2. stus. Audis itaque apertissime à Paulo positum, quid fit quod nos in patrimonii & falutis hære- Si per legem iuditate collocet, non lex, sed fides: hæcque duo firis, frustra morita inter fe pugnare in functione iuftificandi, vt fi Gal 2. Chriftus lex admittatur, fides prorfus cuertatur, mors non eft frustra Christi euacuetur, gratia promissionis intercidat.

Cum Paulo nunc componamus philosopha- Repugnant a intem de Iustitia Osorium. Affirmat ille iustifica-ter Paulum, et ri hominem fide sine operibus. Tua sententia ex aduerfo contendit, ita ex operibus fine fide constare iustitiam, vt fides nihil aliud quam præparet solum ad sancta opera. Ille duplicem iustitiam statuens operum & fidei, gratia & meriti,ita inter vtramque distinguit, vt alteram alteri ceu mutua antithesi opponat, quasi qua nullo modo fimul confistere queant, quin altera alteram elidat: idque exemplo docet Ifraelitarum & gentium, quorum illi ex operibus iustitiam captates, E. à vera

mortuus: Ergo per legem non eft Oforum.

50

non ex operibus fectabantur iustitiam funt affequini. Tu cotrà neque istorum terribili exemplo admonitus,neg; Apostolicæ auscultans institutioni, nihilo; inter hac ta diversa iustitia genera distinguens, omnia ad vnā illā iustitiā legis perande renocare videris, ac si omninó nulla esset sidei iustitia. Teltatissima sut verba Pauli: Operati merces no imputatur, secudu gratia, sed secundu debitu. Ei qui no operatur, credit auté in eum qui instificat impiù, imputatur fides eius ad institua. Quid quisqua eloqui possit expressiis? Addit deinde, Gratis, negas posse gratis imputari, si propter opera deberetur. Cotra, Ofor. ea videtur opiniope, vt nullă iustitic imputatione onino agnoscat. Ille qui iuftificari nos aftruit ex fide Christi, & non ex operibus, quid aliud qua opera prorfus submouet à iustificatione fidei? Tua assertio, quæ fidem Christi seclusis operibus, no fide esse, sed furore statuit & facinus execradi. quid aliud his verbis, qua diuerfum plane euangelium non è calo, sed é Lusitania adportat, quàm à Paulo accepimus. Quod quum ne in Angelo quidem fine execratione perferri à nobis mandato Apostoli oporteat, quid posset hic tibi responderi, tibi ipsi co-

gitandum relinquo. Arguit ille: Si ex gratia: nó igitur ex operibus, Alioqui iam gratia non est gratia. Si ex meritis ergo non gratuitò. Quodenim gratuitum est, in co non potest esse meritum

Ga!a,2.

Rom.4.

1 bro. 2 128.46

seu debitum.

JAR-

#### GARGVMENTIS OSORII, quibus institiam operibus astruit, respondetur.

OVibus nunc argumentis contra nititur Oforius, videdu elt, primuq; ex pfalmis illud occines. lustus, inquit, est Dominus, & iuftitias dilexit, equitatem vidit vultus eius, Et sterum. Non Olo, Li. 2. pa. 39. habitabit, inquit David, apud te malignius, non permanebunt minsti ante oculos tuos : Et,Odisti omnes qui operantur iniquitatem, perdes omnes qui loquuntur mendacium. &c. Age & quid ex his tandem colligitur testimoniis? Nempe, nullum proinde ese improbis cum diuma bonitate confor-Bium. Cum enim Deus sit ipsa lex aquitatis & in-Stitie regula, ad quam funt omnes actiones nostre dirigenda, fieri idcirco non posse, vt, qui regulam ipf a a fe remouet, eag, odio perfequitur, eidem coniungatur. Perge, & quorfu hacta praclara tedut denique? Qui igitur afferit fieri poffe, vt Deus improbes approbet, atque sibs consungat, afferit fieri poffe, vt Deus non sit Deus.

Non egent hæc prolixa responsione. Vt enim Responsione veriffimum hoc donemus, quod ex scripturis refers. Perfectam esse diuinæ iustitæ regulam, nihilque posse sustinere scmpiternam illam lucem quod improbū sit, aut cū æquitate no esiunctū at nodū probasti improbos eos dicēdos, qui side ad Christum consugieres, veniā ab eo admissorū obtinuerīt, qui obliteratis sceleribus, remissague

E ij. omn

mill's fant iniquitates, 3:c. . Pfal.

Beatig orem re- omni iniquitate in beatorum numerum apud eundem i ερο Δάλτην conferibuntur, quos deus ipfe fide purificans, quosque perfundens sacro fuo spiritu ex impiis pios reddidit, atque in gratiam clementissimè recepit, propter filium dilectionis fux. Atq; tales olim cramus omnes, quales tua describit oratio, peccatores improbi, ac destituti omnes gloria Dei, priusquam nos eluit Christus suo sanguine, Nunc verò postquam à

I.Cor.5.

Rom. 8.

pristinis sordibus abluti, sanctificati ac iustificati fumus, in nomine domini nostri Iesu Christi, & spiritu dei nostri, quis intentabit crimina contra electos dei? Quos iustificat Deus, quis condemnabit? pergis deinde, negafa, poffe fieri, vt Deus suisit disimilis, qui improbitati funeat aut amicitiam jungat cum inquinata vita sceleratis. Ideoque concludis instos effe prins necessario oportere quam in gratiam dei recipiamur Recte : at qui tandem istifunt quos iustorum nomine designas?id nos doceas oportet. Si huiufmodi fentias, quos nulla non aspergat contracta impuritatis labes, aut

Infiriz hec Oforana vbi reperiet .r.

qui cum Christo dicere queant : Quis vestrum arguet me de peccato? fateor equidem non diffimile vero videri, quod de iustorum cum Deo conformatione arguis, talesque nos esse omnes necessario oportere, si fine mediatore ac Redeptore nobis cum purissima illa diuinæ iustitiæ natura versandum esset. Sin iustos eos accipias, qui

Infli iurta feulum fide iusti funt nou vita, hoc est, quos quotidiana euangelicum qui remissio per sidem accepta, diuino conspectui

tan-

tanquam iustos representet, ita nihil nobis incommodat tua hæc de iustitia disputatio. Fit enim hoc medo, vt quos sides quotidiè absoluat, ipse nulla eos criminis obligatione tanquam iniustos tenere poteris: Si ergo iniusti no sint, haud quicquam impedit, quo minus redemptoris sui beneficio, tanquam iusti libera adeundi sidutia ad maiestatem diuini conspectus admittantur.

At negas diuino nursini confentaneum effe, vt Ofor de inft, li 2. quenquam sua dignetur approbatione, nisi quem pag.39.b.40. sustum prim conspiciat vulcus eins : itaque institia nostra dininum antecedat fauorem necese sit. Ceterum vnde nobis proueniat iustitià illa, in co tota contentione discrepamus. Tu nullam vide- Inflitia Oferiana ris iusticiam agnoscere, nisi quam vitæ folu creat qualis. perfectio. Nos omnem iustitiæ nostræ rationem . in Christo positam non in nobis, in side solum illius, non in operibus nostris costituimus. Q mid? inquis, an poterit aliquis gratiam ab illa summa Falfa et mendax bonitate confequi, quamdin improbitatem non o- criminacio Dor. derst, quadsu non impietate, que perpetuum belia cum aquitate dinina suscipit, a se repulerit? Quis istud nescit aut negat o bone ? Qui enim fieri potest, vt lex illa sempeterna odio non maximo prosequatur (celus & improbitatem ? Age, & quid tandem parturiunt nobis montes isti Gilboe? Concluditur tandem, effe sgitur necesse, vt prius De iuft,lib. 1. improbitatem odio prosequatur, quisquis in dei amicitiam recipi cogitat Quin ne iftud quifquam est, qui diffitetur. Vt enim id concedamus prio-

res

Panitentia.

Pænitentia peccatorem arguit, peccatum non tollit præcedit semilsionem non efacit, nec suftitiæ fatiflacit.

res partes nostræ conversionis occupare sapiente & salubra mæstitiam, qua dicis, nec alitèr subfegui veram fidei iustinam,nisi præcedat aliqua animi pænitentis perturbatio, nequaqua tamé eò fit, ve causa iustificationis ipsa sit penitentia ascribenda. Quod si enim prnitentia nihil sit aliud, quam mentis agritudo ex contracti sceleris recordatione, arguit quidem illa præcessisse flagitium, nó tollit quod commissum est, indicat in eo qui patrauit, mentis nonnulla fortaffis mutatione, no aufert pana, que iustitie debetur. Deniq; iultitia perdita testatur panitudo, amissa non restituit. Quemadmodum dolor ex inflicto vulnere, ipfe fibi medicinam no facit, sed aliude accipit:pari ratione præcedit pænitentia, peccatoru remiffionem, non efficit: nihilo magis, qua Seryphius causam præbuitrecipiendæ vrbis Tarentine, qui nisi prius amissset, ea Fabius minime recuperasset. Qua multos in republica cernas, qui violatis publicis legibus, aut læsa principis maiestate, dolore ac pudore suffusi, toto animo deplorant sceleris improbitatem, nec improbè in eo quidem faciunt, quòd pudeat & pæniteat . At supplicium tamen legis debitum non effugiunt. Arguit igitur reos peccati detestatio, non eximit a capitis damnatione . Quod si verò in humanis offensistanta sit legum & iudiciorum seueritas, quam eluere nulla possit vitæ deploratio, quid tum de his statuendum, quæ contra sum-mam ac infinitam illam maiestatem comittutur? Quam

Quam sifemel in re vna offendisse vel Angelis iptis impune non fuir è calo deturbatis, quos nulla potuit mæstitia rursus restituere, quid nobisin fragili hac peccatricis natura conditione, in qua nihil habitat boni, dicendum, qui quotidiana vel officiorum negligentia, vel factorum fæditate impingimus? An fatis id fuerit ad amolienda vindictam tanti numinis, dicere non putaram, nifi aliud accedat præter fenfum doloris, quod ream & fauciam naturam fubleuet, quod debiles has panitentia nostra partes maiori muniat præsidio, quod par sit offesæ iustitiæ a quo prætio placandæ atque cociliandæ,parique, vt ita dicam, iuditio cum diuina cer is violatio, fine tare iustitia valeat? vt enim vulnus est infini- infinito pratio tum quod mifera natura noftra infligitur, ita penari non poparelt, vt & remedium eiusmodi adhibeatur, teft, cuius vis & amplitudo infinita, læsæ maiestati, pari rursus magnitudine respondeat. Que certè non in panitudine, non in charitate aut officiis vllis est nostris posita: sed in christo solo vnigenito Dei filio continetur. Eum verò quoniam fides nostra sola arripit, nec possit ille prodentibus binedesse nifi folum credentibns, eò fit, vt fides fola que mitur fidei fine operibus, hoc est, fine vllis operum meritis dignitas. iustitiam omnem nostram apud Deum perficiat.

E iin. DE

#### DE P ÆNITENTI Æ LAUde, dignitate & fructu, propriog, eins officio.

Pænitentiæ vti- j litas atque nece-

A Tinquies, quorfu ergò retule it panituisse, aut retipuisse a malefactis? aut quid scripturis his respodebitur, qua quacuque hora ingemiscentibus conversig; ad sanitatem meliorem, veniam omnium admissorum non vno in loco pollicentur? His vt respondeam, principio admonitum id velim : cum fidei vim justificandi tribuimus, eamque solam hac quidem in parte statuimus, nulla operum nostrorum omnium adiunctione adiutam:nemo hoc ita accipiat, acsi falutarem pænitentiam, ceteraque officiofæcharitatis sanctissima munera, prorsus ab omni vitæ actione tanquam in exilium atque vastitatem relegemus, vt perperam contra Kemnitium col. ligit Andradius Lusitanus. Nam vt, quod res est, aperte profiteamur, quid aliud vniuersa hac piorum vita est, quam perpetua quædam pænitentia, affiduaque admissorum & detestatio & condonatio, du quotidianis suspiriis illud ingemiscere ex euangelio cogimur. Demitte nobis debita nostra velut in continua quadam palestra conflictantes, in qua nunc spiritu stamus, nunc per carnis infirmitatem succumbimus, interim per pænitentiam denuo resipiscimus, semper tamen per fidem vincimus ac triumphamus, veni-

Andradii contra Chemnit, mendax calumnia, am videlicet erratorum obtinentes, veramque iustitiam in aternum adipiscimur, facessat igitur calumnia procax, aquis agatur iuditiis, resque fuis quæque locis ac finibus circumscriptæ contineantur.

Pias Lachrymas, seriam pristinæruine deplorationem, iustamque vitæ rectivis instituende curam, cum reliqua cohorte piarum exercitationu minime è medio pellimus, imo neque loco mouemus, tantum qui locus sit, quod proprium istarum rerum officium, quid panitentia per se, quid cu fide coniuncta efficiar, perquirimus. Atque illud imprimis nemini dubitandu est, quin poe- Panitentia quid nitentia vt eximium Dei donum existit, ita fru- per se, quid cum Etus in hac vita non pænitendos pro fuo officio progignit. Cuius duplex officium, seu partes duas Panitentia dus esse statuo. Prima est, que suscepta flagitia dig- bus constat partina animi detestatione prosequitur. Altera, quæ vitæ in melius corrigendæ folicitam conuerfionem animo meditatur. Ex quo cum magna quidem laus maioresque fructus, tum maximi ad virtutes capessendas stimuli consequentur. Qui enim pertesi superioris nequitia, omnem metis cogitationem eó transfert, ve anteacta crimina sequente penset emendatione, permagnos ille quidem gradus fibi ad falute feciffe sciat. At nodum tamen ideo in certa salutis possessione costitutus est, aut sublatus propterea cum latrone confitente in paradifum. Aliud est enim deflere quæ malè quis patrauit, aliud eorum quæ gessit,

vcni-

#### DE CHRISTO GRATIS

Fractus panitentiz quoulque la porrigit.

veniam consequi. Equidem veró qui de vita in melius commutanda feriò fecum cogitat, meritò eum laudandum censeo, ad non istud tamen ad auertendam offensi numinis iram, ad peccati depellendam gravitatem, ad libera conscientie tranquillitate, ad mortis excutienda tyranide fatis esse arbitror. Ad eam victoria alia nobis panoplia opus erit, quam pænitentia, aut virtutum noltraru copiis. Siquide ad hoc stratagema prater sola & singulare fide in filiu dei, haud quicquam iuuant noitra quacunque prasidia. Eog; pœnitentia cum charitate, cæteraque id genus officia necessariam habent cum fide connexionem, non vt hanc illa, ceu mortuam materiam informent, sed ab hac vt ipsa potius vitam spiritumque accipiant, non quòd fides his indigeat ad iustificationem, sed vtipsa fidei commendatione iustificentur, qua alioqui nisi fidei nomine commendata, sorderent omnia apud Deum, operaque dici possent, at bona certe opera apud Den nisi fide fulta dici nequent. Vnde no inscitè admonens Augustinus. Credere nos iubet in eu, qui iustificat impiu,vt possint & bona opera nofira esse opera bona. Na nec bona illa appellada funt, qua diu non de radice procedut bona.&c. Cotra obiiciutur repetita hic ex divine scripturæ facrariis probata testimonia, & exepla in quibus nulla audita métione fidei, certa tamen falus pænitentibus proponitur. Auditur illud ex Ezechiele. Nolo morté peccatoris, sed vt conuerta-

Fides in christiam charitatem inflificat, charitas non iuftificat fidem.

August in.i.quinquage.ex prologo pal.31.

E7ecb. 18.

tur

tur impius à via sua, & viuat. Proferenuntur exempla Niniuitarum, Dauidis, Manasse, & alioru. Jonas. 3. Denique ne fingulis quæ infinita funt, recenfen- 2. Reg. 12. dis te defatige, rem omnem breui perstringam 4. Reg. 21. collectione, sta cunitos ais testare prophetas hoc Ofo, lib. de iulti. pradicare, hoc aperte denunciare, nullam omnino 2.P4.42. spem falutu offendi, nifiys tantummodo, qui à Obiectio Olorii. out a empura & flagie tofa ad fanctitatis studium fuerint tota mente abducti. c.c. Moxque in hanc demum concludens sententiam, nos doces, nullam prorsus alsam rationem ese, velexi. Responsio. ty depellends, vel salutis comparanda. Adhæc tam multa,nè multis morer, vna est responsio & expedita, necessarió quidem requiri seriam & infucata vita, mentis, rationisque conuersionem, in his qui vitæ compotes futuri funt, quemadmodum & in hærede, cui destinatut hercifcundi patrimonii possessio, necessaria exigitur erga patrem obsequentia, que tamen obedientia quum maxime præstatur, causam nulla præbet hæreditatis consequendæ. Nec dissimilem quidem in modum panitentia ac renouatio,quin vitam Christianorum plurimum commendent Deo, nihil est, quod minus dubitari potell:at Christianos tamen non efficit, nec ta ipsa commendat persona penitentis, qua ab hominis dignitate ipsamet comedatur: qui si Christianus fuerit, approbatur pænitentia. Sin à fide a Motu-Aor, nihil ad iustitiam promouet, nec tollit peccatum peccati deploratio.

At

ferem. 18. Ezec. 33. Ezec. 18.

At habet, inquis, pœntentia diuinas promiffiones. Nec; equidem repugno. Non vultenim Deus mortem peccatoris, vitam etiam promittens resipiscenti. Rectè iltuc. Attamen quo modo promittit, videndum elt, perpefif que circumstantiis rerum, temporum, personarum, cogitandum quid quibus promittatur, & quæ vera promittendi causa existat. Habet quidém lex vetus non obscuras promissiones, habet & euangeliu, fuas, quemadmodum & vtrumque fædus habet fuas item expiationes. Haud inficior. Cæterum quales habet promissiones poenitentia in lege veteri id quaro. Vitam promittit Deus ab impictate se reuocătibus. Quid ? aternam ne, an externæ huius vitæ temporariam-pacem et fœlicitatem defignat ? Si æternam respondeas: scire igitur cupiam, quo tandem discrimine inter legales promissiones & Euangelicas discernetur? At mihi quidém naturam ac indolem vtriusque temporis & teltamenti in sacris dei literis fixius intuenti, vimque alterius regni cum altera conferenti hoc interesse videtur, inter Mose & Chrifum, vt benedictiones illius omnes & præmia diuinitus promissa iis , qui ad diuina legis prascriptum vitam moderentur, extra metas terrenæ cuiusdam beatitudinis ac remunerationis exire non putem. In quo tamen non exigua dei beneficia contineri existimemus. Quidenim cuiquam in mortali hac conditione, cui omnes necessariò succumbimus, affulgere non votis so-

Promissiones legales-

lum

lum optatiús, sed diuino etiam miraculo contingere possit immensiùs, quam cum in tali repub. singulari dei munere collocatus sis, quæ mira quadam fertilitate,omniumque bonorum affluentia, cæteris quibusque gentium nationibus præpolleat, tum vt vitam in ea transigas, diuino septus præsidio, venon ipse solum longauus sis in terra, quam largitus est Dominus, sed vt bene fit etiam filiis tuis post te in æternas generationes :vt statum tuum cum dignitate, omniumque optimarum rerum affluentia tucaris, vt nihil in te iuris habeat fortune communis aduersitas, nullus te infestet hostis, tranquillitatem tuam nulla obnubilet tempestas, malorum nulla concutiat procella : vt domi, forisque, siue in agro, sue in adibus versanti, egredieti sue ingredienti, omnia ex animi sententia succedant felicitèr, vt cunctis denique opibus tuis & operibus manuum tuarum ita benedicat dominus, vt nul-·lo vnquamtempore ad extremum vfque prouectissima senectutis, te destituat prapotens Dei prouidentia, adde his benignam prædiorum fertilitatem, fructuum aruorumque prouentus, affidua copiarum incrementa, rei pecuariz continuam fæcunditatem, præter alias id genus ampliffimas illas, quæ longo catalogo in lege descri- lege proposita. buntur, promissiones & benedictiones, iis constituras qui inuiolate fanctiffimis Dei institutis obtemperant, & à uitiis se ad rectiora reuocat. Quæ quidem omnes promissiones panitentibus apud Prophe-

dicario ad cuan-

gelium pertinet.

Prophetas proposita eius conditionis mihi esse. videntur, vt vel temporaria hic præmia designet, externasque in hac vita panas mitigent, vel si ad vitam referantur æternam, fidem certè mediatoris tacita quadam conditione includant. Ideog; Panitentie prano desut inter theologos viri docti & celebres, qui rectè & docte difputant prædicationem penitentiæ ad Euangelium propriè, non ad legem pertinere. Lex enim prædicat peccantibus damnationem. Euangelium panitentibus salutem. quum igitur dominus dicit : conuertimeni & falui eritis. Nolo mortem peccatoris. &c. non est legis concio, qua damnatoriam fententiam fine misericordia sonat : sed ipsissima vox Euangelii.

Moles terrenus quidam Chriflus, Chriftus czleftis quidam

Mofes.

Atque hoc quidem maxime mihi discrimen inter Mosen & Christum esse videtur, quod quemadmodum ille ceu terrenus quidam Christus, vt terrenam populo libertatem parit, officiaque describit vitæ componendæ: ita omnis Christi doctrina ac beneficia propriè maximeque ad vitam aternam diriguntur, ad eamque nos potifimum ab hoc mundo auocant. Sedage, vt hoc etiam largiamur legales illas promiffiones ad aternam vitam nihilo minus referendas esse, attamen quum fines illius duntaxat populi non egrediebantur, nec ad alias gentes se porrigebant præterquam adeas pecuhariter, qui promissu sibi semen expectabant, idcirco promissiones legis sidé certe, ve dixi, tacita quadam

quadam conditione includebant. Quamobrem quòd ad legales illas promissiones attinet, quibus sanctissimi propheræ pænitentibus & conuerfis promittunt ignoscentiam, multaque alia beneficia, in his spectandum est, non tolum quid promittitur, sed quibus etiam fiat promissio. Quippe qua proprie non alios attingit, quàm eos tantummodo, qui ex femine Abrahæ profecti, sub fœdere testamenti, atque fub Agno ab origine occifo continebantur. Ideoque autore Augustino, in promissionibus huiulmodi semper radicem spectare debemus, seperque mens est ad noui testamenti mediatore erigenda, in quo vno omnes funt dei promiffiones, Eft,& Amen. Quod cum ita fit, cumque in folo hoemediatore Christo, tanquam in vnica arcafæderis, omnes vitæ etemæ promissiones contineantur, nec vlla sit facultas à Deo nobis tributa, quæ ad notitiam Christi, eiusque intelligenda beneficia affurgat , nisi fides da: ed fit, vtilluminata hæc fides, quæ sola in notitiam Christi nos ducat, fine mediis aliis quibuscunque vim omnem iustificandi sola sibi vendicet, non ex dignitate adeò sui actus, aut ratione aliqua charitatis comuncta, qua formetur, fed ratione folum & virtute fui ob- Obiecum fdei, icci , in quod intenditur vude omnem hanc fanitatis potestatem accipiat. Haud aliter, at- Eadem ratione in que Ifraelitz olim mortifero affecti veneno iuftificamer que sanitate donati sunt, non quod oculis & olim hebrai ser-

pote- pentibus icti.

potestate intuendi essent præditt, sed quia lumina in Serpentem oculis prafixum ex mandato Dei defixerant. Itidem & nobis vsu venit, vt quu Christus solus sit, qui contuentes in eum vita ac nis qui videt fi- Iustitia sempiterna perfundat, idemque haud aliter falutaris existat nisi fide recipiatur : hinc fidei interna acies in hunc coiecta falutem parit-Ioban, 8. Nificre- Ex quo euidenti demonstratione struitur Argumentum ex principiis & causis iuxta scripturas

Iohan,b. vt cmlium et credit in eum habeat Vitam eter nam. dideritis quod ego fum, morie mini in peccatis,

necessario conclusum Ma. Solus intuitus in Serpentem confixum, fine adiecta alia quauis conditione, fanauit fauciatos.

Christus est Serpens pro nobis suffixus Mi.

Ergo Concl. Solus intuitus (.i. Fides) in Christu pro nobis confixum, fine vllis quibufcunque additamentis, remedium confert vulneribus nostris.

Atque hoc minime negabunt, scio, aduersarii,

quin Christus vnicus ille Serpens existat , qui Christum sernaorem Roll negant, quo me lo autem feruat, non recte confentiunt pontificii,

factus pro nobis maledictum, medicinam nostris faciat vulneribus. Verum quo modo si roges, aliud illi, aliud facrærespondebunt literæ. Affirmat illi hoc eò fieri, quòd Christus pro nobis mulctatus in cruce meritis suis impetrauit nobis charitatis infusionem. Qua quia sit perfectio legis,

ideò acquisita Christi merito, liberaque voluntate nostra suscepta iustitiam parit, non quareputamur pro iustis, sed qua verè iusti & simus, & vitam

Tridentinum con cil Hofius, Andradius, Canifins. vitam mereamur . Atenim hoc sophisina nec quadrat cum historia Ifraelitarum, nec argumeto proposito satisfacit. Quòd si enimicti tum illi à Serpentibus, ex solo Serpentis intuitu, fine quanis alia intermedia causa præsentem receperint sanitatem : Certe aut Typus hic Christi similitudinem non gerit, aut Christus ex sola in ipsum fide nos sanat, sine vllo interiecto Charitatis pharmaco. Alioqui non rectè congruet mutua fimilitudinis proportio inter nos & illos, inter Christum & Serpentem. Illi externos oculos, nos internos, ad Serpentem illi, nos ad Christum artollimus. Vtrique contemplando sanita- Similimdotypica tem ex diuina promissione, corporum illi, nos a- inter Christian, nimorum consequimur. Illi ad primum mox af- nera fanantem. pectum contuentes eode momento fanati funt, nulla sua opera, sed ratione solum obiecti & vi promissionis. Et quid prophetica adumbratio hæc defignat aliud, nisi iustificationem vltrò nobis paratam ac promissam, ex sola obiecti con- loan. 3. teplatione, qua Christum fide apprehendimus. vis promissionem audire? vt omnis, inquit, qui videt eum, non pereat, sed habeat vitam æterna. Et alibi. Et iustus hic seruus meus notitia sui iuftificabit multos. At quid eft videre eum nifi in Efai.53. eum credere? quid notitia iusti illius est, nisi fides Christi, qua iustificat à peccato? Quod igitur illis externus erat aspectus, id nobis est lumen fidei : Quodillis sanitas, nobis iustificatio est, qua à peccati maledictione vindicamur, indemnes abio-

absoluimur. Quonam autem modo si quaras, in promptu est responsio, nimirum ex serpentis ipfa similitudine, non labore aliquo nostro, sed cótemplatione solum obiecti, vique promissionis. Quid queso apertiss? quid cógruentiss? Et quid tumistis dicendum malè feriatis quibus dam, qui gratuitam instificationem, qua sidei solum, ex diuina promissione debetur, noua sua reconsidas xαλία ad operu charitatis transferunt.

## J DE PECCATO EIUSque sanatione per Christum.

7 Ta enī Andradius, Hofius, Vega hispanus, ceterique cum his eius de factionis confæderati. de iultitia charitatis contendere videntur, vt fide propemodum ex vrbe Roma proscripta, omnes falutis nostræ partes, aut certé precipuas in Charitate & sanctificatione positas constituant. Age & quibus tandem scripturis id demonstrabunt ? Quid, inquiunt, an non fanat nos Christus, æquè ac vulnera olim læsorum curauit serpens aneus? Quid, an non liuore eius omnes sanati sumus? An non Agnus ille est, qui tollit peccata mundi? an non serpens est viuificus, qui vulneribus nostris opé porrigit? Perge porrò: Quæ auté sunt vulnera nostra, inquiunt, nisi peccata? Quæ fanitas est vulneru nisi peccatoru depulsio? Quid ergo, an plus valebit serpens in figendo stimulo, qua Christus in eximedo? Aut potenti-

Efai.53.

Obiectio aduer-

potentior crit Adamus ad inficiendam naturam quam Christus ad repurgandam? At quomodo repurgatur natura, si maneant adhuc peccati contagia? Quemadmodum in egro corpore nifi profligatis noxiis humoribus, non farcitur valetudo, vtg; tetra caligine aer vndig; circufulus prius splédescere no incipit, quam reducta folis claritate tenebre euanescat: Cosmile in modu in internis animoru morbis, caufas malorum prius tolli oportebit, qua inducatur fanitas. Caufe verò maloru peccara funt, quæ fi per Christu tollatur, manere certe in factis qui poterint?Sin verò no maneant, necessaria proinde ratione consequitur, vt recisis omnium peccatorum fibris, iusti a- Inbarens institis pud Deű existant, ea iustitia, non qua imputatur, sed quæ propriè ipsi inhæreat, quæ omni careat peccati labe, quæ legem studiose colat, quæ métem charitate informet, diuinifq; eam ornamentis illustret, atq; nos efficiat divina confortes naturæ. Sed conpingamus hæc omnia bræuitatis causa in iustam argumenti formam.

Aignment.

Deletum peccatum non manet.

In Baptifatis & adultis conversis peccatum deletur. Erro

Post baptismum, & in adultis, post veram to Respons. uersione nullu manet amplius peccatum.

Hoc argumetű malè cólutű, seipsű plane iugulat. Primu in baptifatis infantibus nó deleri peccatu actuale, in quibus nó cómittitur, nemo est qui ne gat. In adultis, fi onia ita extinguatur peccata, vt

Fij. nullæ fione? Quisenim paniremia locus, vbi nihil pra-

loquuntur scholæ. Quodigitur ad maiorem attinet, hactenus peccatum non manere affentior,

ter officium committitur? Quod fivira fanctorum nihil fit aliud, quam quondiana feré converfio& deploratio admifforum, qui poterit illic abesse quotidiana peccandi infitmitas? Sed inspiciamus argumenti partes. Deletum inquiunt. peccarum non manet. Verum id quidem fi abolitio peccati perfecta & integra intelligatur, tam quoad materiale peccati, qua quoad formale, vt

Materiale peccati formale peccati.

vita quo modo deletur, quo modo manet,

quatenus deletur in sanctis. Qua autem ratione, & quo ordinè delettr in baptifaitis & in adultis, proximum est vt in minore disquiramus. Respodeo itaque ad Minorem adhibita distinctione. Peccatum in hac Quod in renatis adultis peccatum deletum dicitur, partim verumidelt, partim falfum, pro alia atque alia habita circumstantiarum ratione. Id autem quo modo intelligatur explicandum eft. Primum quod ad mortem salutiferam mediatoris attinet, nullus in ea defectus est, quin abundè id refartilt, quicquid per Adamum periit: imò multo ampliora nobis bona contulit, quam Adamus peperit incommoda. Verum si quaratur quo modo, quo ordine id mors Christi efficiat, respondeo non per inficiacionem, sed per diffin-Chianophan Quum enim due res in omni peccato spectanda fint, Reatus obligans, seu pana daminationis; quam Lombardus corruptionem

Reatus peccari.

paffiuam vocat: deinde corruptio actiua, feu a- Infirmitas nesa chisiple peccati, vitiatreq; natura infirmitas . I- candi, ra duplici huic malo duplex rurfus remedium comparatur. Reatusad æternas pænas obligans tollitur non folum in futura vita, sed in hoc etiam feculo, facro lauacro, & affidua peccatorum remissione propter mediatorem. Infirmitas verò peccandi, que est concupiscentia in carne, & ignorantia in mente(vt cum Hugone dicam)deletur & ipfa in renatis , fuo tamen ordine & fuis Higo. gradibus. Minuitur enim quotidie in hac vita per renouationem spiritus, delebitur in sutura per refurrectionem carnis. Interea hærent adhuc in carne infirmitatis reliquia, ficut & mors & temporales pænæ hærenradhuc in carne, vt fanctos ad luctam exerceant, non ad interitum condemnent. Quemadmodum multo ante promissa est Hæbreis terra Chanaan, quam tamen illi subitò non possiderunt. Nec vno statim momento sabrefacta est mundi huius constitutio, sed distinctis dierum internallis perfecta funt dei opera: Ita nec subitò tota renouatur caro, sed gradibus & incrementis proficit ad restitutionem. Exemplum non incommode ab eo fumi potest, quem Samaritanus cap. 10. Luc. faucium non subito Exemplum. curat, sed primum vulneribus vinum infundit, Luc. 10. cruorem abluit, addit deinde oleum, quo dolorem leniat, & glutinari vulnus incipiat : postea obligato vulnere, agrum imponit Iumento, & curari deinceps in diversorio mandat. Nec alitér Fiij.

Christus in corpore suo peccatorum nostrorum pænas fustines, per remissione, reatu protinus à nobis tollit, infundens vulneribus nostris lætiffimum Euangelii oleum, pariter cum vino seriæ panitentia coniunctum, quo quicquid est in vulneribus mortiferum, salutifera condonatione eluitur: sed vulnera nondum prorsus sanata sunt. Erit autem integra sanitas in vita ærerna. Interea morbos ipsos in ecclesia vult curari piis exercitiis, cruce, & affidua invocatione. Breuiter fi scire volunt isti, quidnam id sit, quod Chrishus morte sua in nobis deleuit, verbo dicam.

Quicquid Christo impositum est in cruce, nostra causa deportadum, id nobis in carne hac

ademptum elt.

Tantum Reatus & pena peccati, non materia ipla nostrarum action Christo in cruce imponebantur ad perferendum.

Non actus seu substantia peccati per mortem Christi in carne hac integrè deletur, sed Re-

anistanum & pana peccati.

Christus penam fol m peccati non peccata no-Ara moriendo portuntin cruce: polici nos reinfcitando et peinregram peccati delebut fuo tem-

poie.

Argumenuum,

Autbreuius ita accipiant. Quicquid Christus moriendo pro nobis portauit, id solum per mortem fuam fustulit in hac vita. Christus moriendo pro nobis folum pænam scelerum nostroru, non scelera ipsa in corpore gessit, que milla habuit. Ergo, folum pænam, nó materiam ipfam peccanam et materiam ti per morte fustulit Christus in hac vita. Postea verò per potériam suam auferet & vniuersa peccati mareria, in gloria lequuniz refurrectionis.

### TDE STUDIO ET CURA bonorum operum necessario ad hibenda.

DE fide igitut totaque iustitia ratione illa, quam fidei solum fine operibus diuina tribuit autoritas, dictum est hoc loco nonnihil. plura aliâs aliis in libris à nobis explicata funt . Ex quibus ita conclusis dilucide, nifallor, apparet, in quo st omnis iustitia nostra constituta, non in operibus fine fide, nec coniunctis cum fide, fed in fide prorfus absque operibus, hoc est, fine operum meritis, aut vlla merendi conditione. Nam fi fides, quæ nihil fit aliud, quam interna & illuminata Christi filii Dei contemplatio & fusceptio, gratuitam in eo vita promissionen accipit quid in hac igitur iustificandi parte prestet vitæ nostræ benefacta, quamtumuis præclara, haud multum video. Neque tamen hinc con- operalicet non fequitur nullo modo necessaria este pia operum intificant, non fludia es τας αραγκάιασ χρέιας, vt cum Paulo este necessaria. dicam, neque efficax fatis ratio est, fi quis doceat fiduciam nullam in operibus reponendam esse, nullam proinde recte agendi adhibendam esle curam. Qualis enim hæc dialectica, non est fi-dedum operibus bonis quu peragutur: Ergo,nihil artinet studere bonis & fanctis operibus. pios doctores Non aliter iustificamur, nisi ratione sidei quæ est in Christo Iesu: Ergo, in his qui

Lutherus inique tra licitur velut contemptor bonorum operum.

Fides fola non dilectionis ratione, fed mediatoris, nos prouehit ad justitiam, Ergo, nihil iuuat pænitentia affligi, admissa slagitia lachrymis & mærore profequi; nihil refert, quo quilq; modo vitam hic instituat. Na huis modi tua collectio videtur, nec tua modò, Ofori, fed omnibus pariter tecum communis, quotquot tui similes inimico funt in Lutherum animo. Hinco; tam faui tui in illum fremitus , tam dia atque acerbæ debacchationes, conuitia, contumelia, furentefque inuectiuz, non tam maledictis quam mendaciis turpissimis vndique refertæ. Sed nihil hoc nouum neque mirum est, vel quia ipse anti quu tuum obtines, vel quia elt, semperque fuit Euangelio vimpati, et gelii indoles, quæ fatis iam aflueun hostibus hufubire calumnias, iufmodi & contumeliis. Sic à Saulo impetitus est Dauid moderatissimus princeps, à quo nunqua fuerat læfus. Sic nato Christo turbatus est Herodes rex, totaque Hierofolyma cum eo. Confimili Mat. 26. 27. furore oppressus est à Iudais princeps ipse Ecclesiæ Christus Sic olim lapidatus est Stephanus.

Fatale eft Euan-

Mat . 2.

·AE. 8.

Eufebius.

Vide historiam Husuis

Idem & prisci illi Martyres à suis olim audiebat, quod Lutherus nunc, caterique cum eo diuini verbi cultores adire coguntur, ales 785 affess. Quin & recentioris memoria diuinus Martyr Ioan. Huffius, non diffimili quodam modo productus est ad necem, quo mortuus à funere Lutherus hic abs te producitur. Illum siquidem vestiebant teterrimis demonum picturis & infan-

dis

distitulis. Nec muitò cocinnius afficitur hic abs te Lutherus, vaniffimis coopertus mendaciis, & coloribus abs te discriptus eiusmodi, non qualis re ipfa erat, nec quale effe eum perfuaferant tibi scripta ipsius, qua nunquam videris lectitasse, fed qualem delatores alii, quos nimium adhibere in confilium foles, in OHAN XXI HOEYH depinxerat. Nam quid aliud indicat omnis hæc tua tam egregic instructa ad calumniam narratio, qua Procas maledi. monstro quam homini similiorem eum facias : ve- centia Oforiia luti qui nouum quoddam fidei genus antehac inau- Lutherum, ditum & priscu temperibus incognitum inducat, ofer.lib.2.de qui exemplum sit nequitie, fautor inertie, turbo ac iustie. procella religionis, qui actiones omnes praclaras, & egregia virtutis exercitia, cen res nibili proculcet, qui pias lachrymas condemnet, qui nefarios & fceleratos indicat eos, qui ob sceleris alicuius conscientiam lachrymis se dedum, aut suscepta a se scelera aliqua ratione lamentantur. Perre qui nonam quadam falutis rationem ac talem doceat, que nec opera a nobis exigit nec dolorem villum requirit, nec 6 ullam peccantibus molestiam exhibet , fed folams sufficere confidentiam doceat , illam qua improbus & facinerosus quisque des gratus sit, quantumuis spse nullum omnino conatum adhibeat ad improbitatem coercendam, aut studium ad pietatis cultum pra fe ferat, tantummodo autem ita animo fratuat, sese charum ese deo . Paratam esse omnibus des amicitiam etiam impuris & sceleratis, quamlibet in ifdem late dominetur peccatum. Denig, qui gra-pa. 43.

ne scelas existimet pristinam ruinam lamentari atque panam metuere. c.prater alia it mid genus non minus absurda, quam falsa, quæ ad calumniam in iquissime à vobis detorta, affingere ei soletis, non quæ verè in eum quadrent, sed que studio à vobis conficta sunt, quo eu in odium & inuidia imperitæ multitudinis quoquo modo rapiatis . Sed nihil proficiunt callida hæc veftra molimina, fiquidem extant in publica luce ipfius Lutheri scripta & conciones : extant & publice Ecclesiarum Saxonicarum confessiones, exhibite primu Carolo Cefari in comitiis Augustx. Anno 1530 deinde concilio Tridentino An. 1551.oftensæ atque oblatæ, in quibus quid de vera justificandi ratione secundum dei verbum Trid.Couc, 1551 doceat, quid de panitentia, & piis operum fructi-

Lutheri defensio.

clefiarum Saxonicarum exhibite Auguste, anno, 1530. Oblatz poftea bus sentiant & predicent, satis ipsi fefe aduersus

> GOPPOSITE ADVERSARIorum afertiones, contra gratuitam institia imputationem, producte de excuffe.

> futiles vestras calumnias, & inanissimas delationes meantur, vt nihil opus sit petita aliundè cu-

iusquam defensione.

Væ quum ita habeant satisque iam pro nostris hominibus dictum sit, ad id porro quod superest accingamur : vt aduersarionum nunc oppositas assertiones & decreta, de iustitia, de

de fide, & gratia, de pœnitentia & operibus quid dicant & fentiant aperiamus, fimulque fententiam illorum cum nostra, & veramque pariter cum fanctissimo dei Euangelio componamus, quò facilius liqueat lectori, quid de vtraque sit iudicădum. Atq; hic primum prodit nobis Oforius, non infimus in hac arena palestrites, cuius omnis sufcepta contra Lutherum contentio, in hoc desudat,vtomnemiultitiæ imputationem elidat,nullaq; relinquat rationem iustitie alia, nisi quæ in operibus cultuq; legis sit posita, quæq; efficiat iuxta decreta Tridentina, vt no pro iustis solu habeamur, sed ve re etiam ipsa insti existamus apud den In qua iustificandi ratione, fidem & gratiam minime quidem excluditille, sed ita commiscet fimul ista, ve iustitia lans quidem ipsa in operibus versetur, cætera illa ita subseruiant, vt sides primum præcedat, quæ præparet folum, viamque præstruat ad gratiam obtinendam. Gratia deinde subsequatur, que opera in nobis sancta producat : opera postremò ipsa perficiant absoluantque iustitiam. Hunc enim in modum disputat libro terrio Osorius. Verba in hanc denique fummam redeunt : Cum igitur lex aut tabulis scripta , aut auribus accepta Ofor. lis.; de non possit encllere effranatam animi cupidita- iuft unpe.70. tem ? Cupiditate verò vigente, nemo pofsu ulla ratione legis prescriptis, que conferuneur ad institiam, obedire : efficitur neminem posse legis tantum auxilio, subnixum pietatem colere

colere, nifi prasenti numine spiritus sancti suerit cotra cupiditatem armatus. Hoc verò dininum pre-Opera non legis, sed fidei cur di- sidium quia non tege sed fide consequimur , eo fit, c mntur. ut omnes charitatis actiones, opera fidei, non legis appellentur, tum apud alios dininos scriptores, tum apud Paulum, qui nomine fidei plarung, omnia of-

Iuftitiz Oforiaaz descriptio

ficia charitatis intelligit. & c. Habes modò Osorianæ iuttitiæ specimen, ita ab eo discriptum, vt iustitia nullo modo in fide sine operibus, sed in operibus, quæ fidei, non legis opera dicatur, verfari videatur. Qua quidem iuftitia qui destituitur, fieri possenegat, vt in gratiam vllo mado cum Ofor.1, 2. pa. 37. Deo redeat, hoc maxime nixus argumento, qued

quum santtiffima puriffimag sit illa natura, que nullam iniquitatis faditatem perferre queat, ad eandem proinde imaginem se conformet, oportebit, qui eins conspectu perfruatur. Neque enim villum est tenebris cum dinina luce commertium, nulla iustitia sanctitati, cum iniuftitia scelere coniunctio. Quod quu ita fit, bis propterea peccare Lutherum & Lutheranos concludit. Primum in co. quòd affenerare andeat peccarum in illis, quo summa illa puritas amore sanctissimo sibi deuinxit, 🕷 fundities enerti, non penitus excludi, non radicitus extrahi, non omnes illius fibras extirpari. Deinde quod legem à Des nobis impositam effe confirmat, qua sernari non possit. Quorum in altere dinine

clementia & benignitati diffiditur: in altero summa ipfius potestati & numini execrandum infertur

Lib.2.pa.34.

pag.39.b.

comustinues.

DE

## TVSTITIA, EIVSQVE definitione apud Oforium ch ahos.

HAbes,ingenuè lector,breui discriptam com-pendio vinuersam iustitiæ Osorianæ formulam:in qua quid verum, quid viciosum sit, restat vt ad gnomones doctrinæ euangelicæ pari breuitate excutiamus, ab ipsa primum finitione iuiustitiæ capientes exordium: quoniam ex ea potissimum pendet vniuersa huius controuersiz moles. Sic enim definit iustitiam Oforius : ve fit fratus animi divina lege fundatus, atque divina virtutis constatiam specie referens . Consimilem item in modum non multum ab eo diffentiens
Andrad,lib, 6.
Andradius: Iuflitia est, inquit, const ans mentis ra- de iufti, p., 459 tionisque aquitas & moderatio, qua omnes suas a-Etrones & consilia diuma lege metstur . Idemque Andradibid. mox rurfus: Inftitia est habitus animi dinina lege pag. 461. conformatus ad parendum diuina legi atque voluntati, virtutumque omnium officia obeunda inducens. &c. Vt ne caterorum hic colligam finitiones, quorum permultos video in eadem esse opinione, yt iustum à iustitiæ operibus definiendum putent, non alitèr at que sapiens à sapientia, musicus à musica, cæterique artifices, ab insitis earum artium dotibus quibus præditi funt, formaliter, vt inquit Tapperus, denominantur . Id Tapper artic. 8. quod neque mihi etiam valde improbandum

de iuftit.pa. 16.

viderctur

videretur, si de diuina iustitia, qua iustus est deus, aut qua prediti funt Angeli, intelligant. Si autem de iustitia nostra agatur, qui homines sumus & peccatores, nullu omnino hic locum habet hac definitio.

Ad hæc itaque vt paucis respondeam tibi tu-

Responsio, qua definicio Osorii

isque, Ofori, primum in discutienda iusticia ratione hallucinari te non parum arbitror, non quòd in definitione quicquam positum sit, quod falsu dixerim, aut quod minus conueniat suo definito. Nam qui omnes actiones suas tam constanti, vt dicis, ratione & æquitate moderatur, vt nulla vitæ parte à vero rectoque diffluat, hunc ego verè iustum, imô deum potius esse, aut Deo proximum existimo, hominem certé mortalem nullu reperio. In eo igitur error inest tuus, quod cum duplex sit diversaque iustitiæ species, in scripturis proposita, altera qua legis, deique propria existit: altera qua fidei sit nobisque peculiaris: tu modò in altera definienda sic versaris, ve alteram, de qua potissimum hic contenditur, nihil omninò attingas : ficque diuinæ iustitiæ perfectam excellentiam profequeris ( ac meritò id quidem) vt interim homini nullam prorfus relinguas. Quæ enim iam homini erit iustitia, fi tam arctis finibus per te circumscripta, non alitèr ea quam ex iustitia perfectæ operibus constare, nec nifi perfectis folum hominibus communicari poterit? Nunc verò quando cum perfectis

hic hominibus non viuitur, quin ab hac rectitu-

dine

Duplex iustitie

dine longe absit perdita hac natura nostra deprauatio, nec quisqua sit (teste Augustino) quadiu in hac agitur vita, qui iustum se in conspectu Sem, 49. dei fateatur, necessaria ratione colligitur, aut nul-Iam omninò nostram in hac vita iustitiam existere, aut aliam esse opertere, quam tua nobis circumscribit finitio. Ita siquidem definis, ve sit status excellens animi lege dinina conformatus, Ofor.lib. 5. page diuina prascriptione fundatus, omni flagitio vacans, atque diume nature similitudinem propius attingens. &c. Atque in co quidem statu conditi initio fueramus. Sed eum iam olim amifimus : nec dum integre restituimur, sed restituemur Christi numine ac beneficio aliquando, quo die corruptibile hoc nostrum induct incorruptibile, corpusque hoc mortale resurget in immortalitatem. In qua refurrectione credimus Ang. de tempore cum Augustino, nos completuros iustitiam, id Serm. 49. est, plenam nos habituros iustitiam. In comparatione illius (inquitille) resurrectionis, stercus est tota vita, quam gerimus.&c. Et vbi iam excellens ille animi habitus divina natura fimilitudinem redolens? vbi nam constans illa rationis aquitas & moderatio, omni vacas flagitio? aut quid tandem de huius vitæ iustitia cenfeas, quam Esaias menstruatam , Augustinus Esai.64. ftercoream appellat, siquidem ad eam, quæ vera fit, componatur?

Ex quo haud obscure perspicis, opinor, quò recidat tandem præclara hæc tua de

Iustitia

Esai.65.

Luc.17. Pfal.115. Rom.3. 1.loan.1.

Jacob.3.

Aug. de perfect,

Iustitia theoria theologica. Nam fi nulla via ad vitæ regnum contenditur nisi per iustitiam: nec vlla cottare possit iustitia(te autore) nisi ex summa diuine legis observatione, operuque dignitate, quid reltatigitur, nifi aut nos peccatores in hac vita neges, & iustos ex operibus statuas, aut si peccatores cum scripturis fatearis, omni prorsus iustitia nos spolies, regnoque dei excludas? Et quid tu dicendum Augustino, qui vita huius iustitiam omné prostercorea habeat? quid Esaiæ, qui pro menstruata condemnet? quid Paulo, qui pro damuis ducat? quid Christo, qui iustissime Petiam se gerentes, non seruos solum, sed etiam inutiles dictitat. Si clariffima scriprura voce omnishomo fit mendax : fi dilectus Euangelista mendacii eum arguat, quisquis à peccato immunis sibi videatur: si (teste Paulo) omnes destituimur gloria dei, fi attestante Iacobo πελλά μέμ สมาใจแลง สามาใจ Si fanctissimorum quotidiana precatio clamitet, dimitte nobis debita nostra: si apertissimè negat Augustinus, post acceptam remissionam peccatorum, ita quenquam hominem iuste vixisse in hac carne, vel viuere, vt nullum habeat omninò peccatum: si vno ore idem testetur publica probatissimorum patrum omnium ferè consensio, Si prinatæ denique confessiones vestræ assiduæ, si conscientia ipsa mille videlicet testes, assiduu te paccatorem conuincunt, an tuis iple operibus confutatus, homo peccator de operum iustitia adhue somniare, celum-

que

que exfactistibi, aliifque polliceri non dubitabis ? Necterritat te pharifai in Euangelio ex- Luc. 18. emplum, qui falsa iustitiæ opinione delirans, quum ipfe fibi adblandiens, cateris non fimilein fe existimarit.&c. in tantum ab co abfuit, quod fibi de se persuaserat, vt iis etiam quos maxime præ se contemneret, deterior discederet. At quanto faceres verecundiús, fi humili modeftia comprimens istos infolentiæ spiritus, vel ad Dauidis exemplum te componeres, qui in conspectu dei prodire non sit ausus, vel modestissimam illam Tertulliani mentem indueres, qui vitam fuam cum altero conferens, Ta peccator, inquit, mei fimilis, imo me minor. Ego enim præstan- Terrul, lib, de petiam in delictis meis agnosco. &c. Saltem ad-nicentia. monere te potuit debuitque acerba Laodicenfium castigatio, qui cum propria iustitia, quam ex operibus inducrant, falsa persuasione sibi placerent maxime, non alia re magis diuino displi- Apoc 3. cuerunt iuditio. Rectè proinde Augustinus: Nemo, inquit, se palpet. Tollat homo peccatum, quod suu est, Deo iustitia relinquat. &c. Atquid- August in Ioan. na istud est, Deo iustitia relinquat, nisi abdicata hom. 49. omni operum iustitia, nosimet, hoc ipsu quod sumus, peccatores, Deum folum effe iustum confiteri? Quod & D. Paulus illustriùs his verbis cofirmat:Adoftenfione(inquit)iustitia sua vt ipse fit Rom. 3. iustus, & iustificas cu, qui est ex fide Iesu Christi.

In quo duplex se nobis aperit iustitiæ ratio: quarum altera diuina est, solique Deo tribuitur;

Inflitia Dei. Iuflitia homi-

Altera folum ad homines refertur. Illa itaq; dei propria existit, hac nostra iustitia dicitur. Quid autem inter hanc & illam interfit, haud difficili discrimine discernitur. Qua enim Dei iustitia elt, ex operibus perfectaque l'anctitatis rectitudine elucet. Qua vero hominum est, ea fide sola fine operibus perficitur : non quòd fides in agedo operibus omninò careat, sed quòd in iustificando nihil apud Deu efficiant opera, sed fides folu respicitur. Illudque est quod velle videtur Apostolus iis verbis : in hoc, inquiens, vt ipse sit iultus & iultificans eum qui elt ex fide Ielu Chrifti,&c. in hocytipfe, inquit, fit iuftus, quomodo iustus ille? ex fide? Non, sed ex operibus. De quo canit pfalmus, vt iustificeris in fermonibus tuis, et vincas cum iudicaris. Age & quonam modo iustificamur pos ? Ex operibus? Ni-

Rom.3.

Psalm.51.

Aliter inflificatur Deus, Aliter inflificin in horaines coram Dee,

nibus tuis, et vincas cum iudicaris. Age & quonam modo iustisscamur nos? Ex operibus? Nihil minus, sed ex side. De quo Apostolus: iustisscans cum qui est ex side Iesu Christi, &c. uon ait, qui operando præclarè se gesserit, sed qui ex side est Iesu Christi. Vnde, teste discipulo, quisquis recta intentaque side in Christum Iesum crediderit, necessaria ratione consequitur, iustum hunc haberi, & iustisscari apud Deum. Nam alioqui quorsum side nos iustiscare deus diceretur? aut quorsum attineret vlla hic omninó sidei mentio, si ad constituendam iustitia satis per se momenti continerent sancta opera?

Ex quibus ita adductis ac positis facile datur intelligere, quid de tua hac definitione sit iudică-

dum

dum. Nam si nulla sit iustitia alia, nisi quam in fanctiffimis operibus, fummac; diuinæ legis obedietia posita esse definis: consequitur proinde aut nullis omninò peccatis nos attingi, aut ab oni prorfus iultitiæ possessione excludi necessariò fatendum. Quorum verumque falsum est. Etsi Et justos, et pecenim peccatum & iustitia, vnius atque ciusdem catores simul nos respectu, per mutuam antithefin, qua sibi inuice effe, alia atq e aopponuntur, simul congredi nequeant, tamen prohibet. nihil prohibet, quin nos & peccatores, fimul & iidem iusti existamus, alia nimirum atque alia ratione. Quo modo istud inquies? Si nescis ô bone, dicam, & verbo vno, quo expeditiús intelligas. In nobis peccatores. In Christo iusti fu- In nobis peccatomus. Huc enim pertinet mysterium Christi filii In Christo iusti. dei à patre nobis donati, ytiple enm factis suis omnibus & beneficiis, in ius nostrum & emolumennum totus transcat. Sic natus ille apud pro- Eai. 9. phetam, fic datus dicitur, non fibi fed nobis : fic iustus ille, sic vixit legemque impleuit, sic mortuus est & refurrexit, vt vita ipfius nobis in iustitiam, mors in redemptionem, resurrectio in vitam atque in gloriam cedat. Denique quicquid Christo est, imô quicquid Christus est, non tam ipfius proprium, quám tuum, Ofori, quám meum est, quam nostrum omnium est, quotquot christus totus per fidem Ielu Christi sumus. Redemptione ita- noster. que aliena, non operibus nostris constat nostra falus.In eo fiquidem elucet plufquam stupenda clemetissimi erga nos dei pietas, & gratia ineffa-Gij.

Christus publicam personam nostram ger.t' apud patrem.

Institia nostra que sir, apud D. Paulum.

bilis, quod filium vnigenitum cum omnibus beneficiis totu viibus nostris dedicarit, vt quicquid ab illo geltum fit, non tam illius caufa, quam nostra gestum sit, nec tam ad ipsum priuatim specter, quam publice ad nos omnes redunder, quippe qui publicam omnium personam sustinet apud patrem. Ex quo si scire modo vis, quid sit iustitia nostra, Eam multo rectius tibi demonstrabit Paulus & Petrus, quam abste sit definita. Iustitia etenim nostra Christus est, iustus dominus noster, cuius nomine remissionem peccatorum accipiunt, quotquot credunt in nomen eius. Quid quafo amplius ad perfectam requiras iustitiam, quám vt peccata nunquam tibi imputetur, nec debita peccatis tuis ynquam supplicia abs te exigantur?

## TDE PUSTITIA PNHArepre, & imputata.

Æterum satis id tibi sortassis non est, no imputari quæ admiseris, verum vt ne quid etiam omnino admittatur, quod merito imputari
possit. Eaque causa arbitraris neminem inter iustos ponendum, nisi cuius vita vndique illibata,
abolitis omnium vitiorum vestigiis, ad persecta
legis normam respondeat. Atque optandum id
sane votis erat, si quid hic vota prosicerent. At
inquies, minime id dissicile esse, summa diumi numinis potestati, vt prastandi viru abi se postulantibus

Ofer de iuft. 11. 2. Lib. 7. p. 187. Lib. 9. pa. 228.

tibus suppeditet : Rursusque nec quicquam alienum magis a summa ipsius aquitate, minusq, decorum Deus nihil przimmensa benignit ati, quam et ea suis imperet, que cipit quod ferfernari ab ipfis non pose perfentiat, Primum fifer- bus non posit, uari nequeant à nobis, que à deo præcipiuntur, inxta Oforsum. nullo id illius vitio fit, sed nostro : qui recte primum ab eo conditi, ipfi nobishanc accerfiuimus impotentiam, nosque in istam coniecimus est, si mandat peccandi necessitatem. Deinde quid si omnipo- qua anobis sertenti illius sapientia ita visum sit, hoc ita facere ad oftenfionem iustitie suz, quemadmodum docet D. Paulus, in hoc vt ipfe fit iustus? hoc est, vt Rom, 3. iustitia ipsius hac ratione magis inclaresceret ex nostra iniustitia, quod alitèr fieri minimé potuisset, si non solus iustus ille, non iniusti nos eadem ratione ex operibus ostenderemur. Quod ni ita quos ex operibus ipsis iustos perfectosque vidis-

effet, quid opus erat, cur fide nos ille iustificaret, Nihil opus cur Imo quam maxime opus effe fide, dices, cau- bus i ftincari. famque attexis, quod in fola dei gratia, que fide coparanda est omnis ratio elidenda & comprimenda cupiditatis sita sit, nullag, alia via illius extinguende atg, delenda ostenditur. Itaque fides praparat quidem ut ais animum ad iustitiam, idoneumque reddit, in quem summus ille bonorum omnium sa\_ Pa. 105. tor, infitte fementem inferat. Quid, & nihil aliud,

quam preparet nos fides ad iustitiam ? Age, &.

quo tandem modo praparat? Quia fide, inquis, & Christimerito comparatur dei gratia. Perge Præparatio ad verò inftitiam. Giii.

uari ab hom ni-Arguitur contra Oforium. Nulla culpa dei uari non posiunt,

fide inftificaret nos deus, fi poflemus ex operi-De iuftit.l.b. 4.

verò, & quid tum poltea? Nam Deus folus is est, De init.lib.4.pa, cuius numine & beneficio libidinem frangere, & omnem cupiditatis importunitatem reprimere, per-90. fectumque virtutis officium tueri facile possumus. &c.Ecquis istud ynquam negauit, qui deus folus sit, qui possit ista?sed quid ais, ô bone?an in eo solum omnis nostra continetut coram deo, salus & justicia, in profligandis istis, quos dicis, ex animo omnium malarum cupiditatum igniculis, in abolendis vitiorum omnium fibris, rectèque ac constanter tuendo perfectæ virtutis officio.

### GOPERA HUMANE UL te quam procul absunt a institue perfectione.

AGe,an & ipfe hec omnia prestas, que in nobis requiris ad iustitia perfectionem? An sumus ille bonoru omniu fator, felicissimu hunc agrum animi tui, tanta vi atq; vbertate perfudit fux benignitatis, vt nullx in omni vita tua labrufcx,nulla víquam vepreculæ appareant?nulla te cupiditas trafuerfu abducat ab officio? nulla vnquam perturbatio affectuu de gradu deiiciat costantia?vt animi puritatem nulla afficiat oculorum cocupiscentia? Qui videt inquit, muliere ad cocupiscendu ea,iam mæchatus est in corde suo. lege funt, dicit, ut Quod fi impudicus apud Deu statuitur, cuius vel omne os obture- oculi fint adulteri, si homicidio vicinus fit, qui rur, et obnoxius nat ceus mundus vel leuiter fratri irascitur, si qui fratri suo Racha dixerit

Mat. J. Quecunque lex dicit , iisqui in

dec. Rom. 3.

ڼ

7-

us.

us

0-

80

10

)-

1-

dixerit, vel leui conuitiolo proximi famam afpergens, periclitatur de concilio: quid illi dicetur, qui plena conuitiorum non volumina, sed plaustra maledictorum in fratres & conscruos, tanta virulentia & amaritudinis felle effuderit? vt ne fingula perfequar diuinæ legis precepta alia, veluti de Deo supra omnia diligendo, de arctissima erga proximum charitate, de vitandis offensionibus, de mussitandis iniuriis, de orando pro inimicis, de abdicatione huius mundi, de vita ad simplicitatem columbina componenda, cateraque id genus similia. Qua quum geneie tam varia, quum observatione tam difficilia existant: scire modò abste velim, non quid debeat fieri, sed quidfactis ipse exprimas : non quid valeat diuina gratia in te efficere, sed quid ipsare efficiat: an tottantisq; te cumulet muneribus suis, vt par sis præstandis omnibus, quæ in lege regali confignantur. Quod si fatearis, lubens tuæ applaudo felicitati, nec quicquam repugno, quin quòd mereantur opera tua, id meritò feras, regnumque confeendas, atque enodes alas, vt ait Arnobius, tibi fumas, quibus ad cœlum Amobius, felicitèr pergas, atque ad sydera volare possis, vbi cum Christo regnes, folusque cateris seclusis peccatoribus, cu Deo vincas, cu iudicaris. Sed interim incidit hic quiddam mihi abs te sciscitadu, qui iam constet illud, quod in facra hymnologia canitecclesia, & rectiffime canit : Tu folus san- aftico : Tu folus ctus? Quo enim modo folus erit in eius rei laude fancus.

G iiij.

#### DE CHRISTO GRATIS

Hieronym ad Ciefiphontem Dial,2. vt fert Hieronimus, quam habet ipse sibi cum multis communem? Quod sinihil interesse censeas inter illius iustituam, & nostram, nec tu vllam putes constare iustitiam, nisi quæ nascitur præcipuèex operibus, aut igitur eadem opera ostendat nobis vita tua, quæ ædidit Christus, aut si nequeas, huic solum permittas oportet tituli huius honorem, vt Christus solus iustus existat, Oforius iniustum se sateatur & peccatorem, vt verè iam hic locum habeat, quod modo ex Augustino recensui. Tollat homo peccatum quod suum est. Deo justitiam relinguat,

Aug. in Ioan. hom. 49.

mines pertineat iustitia? Haud equidem diffiteor, sed quæ alibi quærenda sit, quam in operibus,
Vbi igitur, dices? Dicam noniam ego, sed dicet
tibi D. Paulus. Justitia dei, inquit, per sidem Iesu
Christi, in omnes, & super omnes qui credunt. Et
rursus in eadem epistola: Gentes quæ non sectabantur iustitiam, apprehenderunt iustitiam: iustitiam autem cam, quæ est ex side: Contra Israel, qui sectabatur legem iustitiæ, ad legem iustitiæ non peruenit. Quidita? quia non ex side,
sed tanquam ex operibus legis. Porrô ad
Galatas seribens: Scientes inquit, non iustificari
hominem ex operibus legis, sed per sidem

Iesu Christi, & nos in Iesum Christium credimus, vi iustificemur ex fide Iesu Christi, & non ex operibus legis, proptered quòd non iustificabitur ex operibus legis omnis caro.&c.

Quid

Quidergò, inquies, an nulla erit, quæ ad ho-

Rom.3.

Rom.9.

Galat.2.

Quid velit his verbis Apostolus, quis tam lippus, qui non perspiciat? quo magis mirari mecum foleo, quis tantus stupor mentes nostrorum quorundam, tum maxime Iesuitarum istorum eluscat, qui in re tam perspicua, adeò non cedunt Apostolica autoritati, vt profiliisse nuper ex Antro nescio quo Trophonio videantur non in aliud, nisivt belium gerentes cum D. Paulo, tota I.Cor. 1. sententia illi ex aduerso repugnent. Quid enim Rom.4. hac antithefirepugnantius? Christus est iustitia Rom. 11. nostra: fides imputatur ad iustitiam : Si ex ope- Abec.2. ribus,iam gratia non est gratia. Iustus ex fide viuit. Atque ad hunc modum instituit nos Apostolus, & propheta. Quid isti? Ex operibus, inquiut, iustificamur, ita vt gratia non minus fit gratia. Iustus non ex fide viuit, sed fidelis ex operum viuit iustitia. Cumque Paulus iustitiam nostram ita ad Rom.4. fidem solam revocat, vt operibus nihil relinquat Galat. 3. ascribendum, toties voces hasce exclusiuas inge- 2. Tim. 1. minans fide fine operibus, absque operibus, non Epef. 2. fecundum opera, non ex operibus, fi gratia iam Tit. 3. non ex operibus: vt inueniar in illo non habens Rom. 11. meam iustitiam, quæ ex lege est, sed quæ ex fide Phil. 3. est Iesu Christi: Credenti in eum qui iustificat Rom.4. impium fides imputatur ad iustitiam: Producto Rom.9. insuper gentium & Iudæorum paradigmate, vt ipsa liqueat experientia, quam periculosum sit, falutis spem aliter, quam in fide Christi sola costituere. Contra isti Paulina hæc omnia euertentes, modis omnibus id vnice moliuntur, vt fum-

ma iustificationis nostræ vniuersam operu perfunctione, non fide metiantur, vt imputationem alienx iustitia omnem nobis eripiant, vt fides haud quicquam ad iuftitiam amplius conferat, nisi vt dignos idoneosque reddat, quibus diuina gratia primam illam iuftitiæ inhærentis infuhonem gratis propter meritum Christi coferat. Ex quibus deinde acceptis nouis illis qualitatibus propter meritum Christi, iam homo ipse inharente illa iustitia, (vt illorum habent verba) promeretur maiorem, pleniorem iustitiam, reconciliationem, adoptionem, & tandem vitam eterna. Denig; cò rem deducint, ve iustitiam nullam omninò statuant, nisi quæ sit sua cuiusq; propria, ficque cum definiunt, vt in tora iustitiæ ratione nullus fidei omninò locus, ac ne mentio quidem vlla appareat. Ita enim definiunt, Iustitia dei, quæ in Euangelio reuelatur, est virtus in Deo, quæ iuxta vniuscuiusque dignitatem singulis distribuit. Addit Alphonfus, Iuftitia euangelica est aqua

Amabote, pie lector, qui ista profitentur tam putida, incondita, an quisquam eos putabit seria vnquam meditatione in facris versatos literis, an in Ethnicis potius & Aristotelicis quisquiliis xtatem mentemque totam contriuisse? Age, & quibus nunc rationum substructionibus sua ista confirmant, non alienum fuerit aduertere.

SLON-

Concil. Trident. Seff. 6.

Tultiriz definitio iuxta lefnitas colonienfes. Ceufur, Colonienfis, fol. 186. Brat . Alphonfus philip.4.pa.34. proportio meritorum ad præmia.

# SCONTRA JESVIT AS ET TO.

pica corum argumenta, quibus inharentem iustitiam ex Aristotele con-

firmant.

QVid inquiut, an nunquam istam argumentadi formam legisti in Aristorele? Iustus est, er-Argumen, ex Yo-gô iustitia est præditus, doctus est aliquis, habet ergo doctrinam? legimus, inquiunt, in Topicis quidem Aristotelis. Verum hoc quidem . At I. Cor. I. ipfiviciffim nunquam legistis in Epistolis Paulinis has loquendi formulas, Christus est iustitia 2. Cor. 5. nostra? Nos efficimur iustiria Dei per illum, fides imputatur ad iustitiam ? Iustus ex fide viuit? Rom.4.3. Quid ergo ? Aristoteli magis credemus, an Paulo ? Pifcatoribus, inquit Ambrofius, credimus, non dialecticis. Et nos fidem, qua cum fideli Abrahamo debemus Deo, in homines sophistas transferemus? Sedage, ne non responsum sibi Respons, ad argudicantilti Ieluitz, vim argumenti propius infpi-tias Jeluiticas. ciamus, suoque ipsos telo confodiamus. Negant Ex censura, Ieluit. illi externam hanc attributionem à seculo unquam Colonien, fol. auditam, vt à qualitatibus, que ineffe posunt, ex- 162. trinsecus nomen res aliqua fortiatur, sta ut infti censeantur CORAM DEO, non ex qualitatibus inharentibus, sed aliena institia, Christi nimirum, qua fide nobis applicatur, &c . Atque hac quidem ratio valere vtcunque fortaffis ex arillotele potuisset, si illud ((ORAM DEO) omisssent. Nunc verò quum duplex et diuersa

Ex qualitatibus iudicant homines at alıt er iudicat deus.

sit iustitia, altera, quæ legis : altera quæ sidei dicitur, quunique alia fint juditia Dei, alia juditia hominum: ftultè isti & perridicule ab humanis ad diuina, à iusticia legis, ad iusticiam fidei arguunt. Neque enim qua ratione iusti censentur apud homines, eadem apud Deum protinus iustificatur.Imó contra sape accidit, vt quos mundus hic maxime celebrat, iustosque ex qualitatibus inhærentibus iudicat, eosdem Deus ex iisdem qualitatibus maxime condemnet iniustitia, atque è diuerso. Facile id exempto perspicuum fuerit Pharifai, atque publicani. Quorum vterque si ex inhærentibus vitæ meritis metiendus fit, quid quafo erat caufa, quur Publicanus pharifxo iuftior domum discederet? Quemadinodum etiam ex confimili diversitate, mortuos eos quandoque scriptura nominat, quos humana Philosophia ex inhærentibus qualitatibus, viuos plan è ac valentes iudicaret . Sinite inquit ille, mortuos sepelire mortuos suos. Quo modo quefo mortuos? qui nifi viuerent, mortuos fuos minime sepelire potuissent ? Quid igitur dicemus, mentiriné scripturam, quæ mortuos appellat qui viuerent? an mentitur potius regula ista Iesuitica, quæ ex inhærentibus qualitatibus viuos iudicat, quos scriptura mortuos nominat ? Hæc adeo inter se pugnantia, qua tandem ratione cohærebunt? nisi quod aliud sit viuere, mortuum ac iustum esse apud Deum: aliud apud homines. Plenissima sunt exeplis huiusmodi dinina scripture

turæ volumina, tritaque illa & auribus & oculis hominum. Et tamen post hæc omnia, negant fuaues isti Gymnosophista, externam hanc attribution em unquam à seculo auditam esse, ut à qualitatibus, que inesse possent, extrinsecus nomen ra aliqua sortiatur. Itanè vero nunquam à seculo auditam? Quid ego audio? Itanè nuquam audistis aut legistis viri boni, in sacris dei literis hæc Apostoli verba? per inobedientiam vnius hominis peccatores constituti sunt multi, & rursus, per obedientiam vnius iusti constituentur multi. Quid quaso hac volunt verba per vnius inobedientiam multi peccatores. Per vnius rurfus obedientiam multi justi? An attributio hæc interna vobis videtur, aut externa potius? an rebellio illa Adami propria, an nostra erat? Si nostra, quo modo nostra, nisi per externam imputationem? Quid, cum hæc Apottoli verba auditis: Christu pro nobis peccatum fecit, vt nos efficeremur iustitia Dei per illum. &c. Ecquid ex qualitatibus quæinesse possent, vtrique accepimus, ille quod peccatum factus sit, vel nos quòd iustitia dicimur, efficimurque per illum? Quid porro, quum Publicanus in Euangelio iustificatus dicitur domum discessisse præ Pharisæo: quid causæ erat, quur iustificatus abiret iste, alter iniustus? no equidem ex habitu iustitiæ inhærentis id factum arbitror, sed ex eo potius, quòd suam Publicanus iniustitiam confitebatur:ideo eximpio iustus fit: Alter, quia justus fibi videbatur, ex falsa iustitiz opinio-

2.Cor.5.

Prouerb, cap, 18

opinione fit in pius, testante scriptura sancta: Iustus accusator sui est, in principio sermonis. Et alio loco: dic tu peccata tua vt iustificeris, Merito itaque laudanda vox illa Augustini videtur Ea demum vera est ad perfectionem via, fuz cu-Aug. ad bonifac. iufque imperfectionis, & in veritate agnitio, & in humilitate confessio. Nec minus recté Bernardus, qui considerare nos iubet pharisæum il-

Lib. 3.cap. 7.

Bernard, in Annunciat, Domi-Dic, Sermo. 3.

lum orantem: non erat raptor, inquit, non iniustus, non adulter nec iciuniorum instudiosus, nec pauperű immemor, nec deo ingratus. Quid igitur deerat? Nempe hoc deerat vnum, quod quid fibi deesset, scire non studuit, fed exaggerauit meritum suum. Vacuus proinde rediit. Contra Publicanus, quia serpsum exinaniuit, vacuumque vas exhibere curauit, gratiam retulit vberiorem.

Quanam iuftitia iuftificamur coram deo, Chrifti,an nostra,

Ex his satis modò constare arbitror, quenam hæc iustitia qualisque sit, quæ iustos nos apud Deum efficiat. Christine, an nostra? Si Christi fit, non nostra : quomodo iam ex operibus iusti. tiæ nostræ? Si nostra, non Christi: quomodo ex impiofit iustus? Si ex impio iustus fit, vt verbis dică Augustini, que sut opera impioru? Iactet ia impius opera sua, Do pauperibus, nihil alicui aufero.&c.Impius ergo es,& nulla funt opera tua. Hæc ille, falsum est igitur, quod negant isti, iustum externa iustitia posse alique appellari : nec minus afininum, quod rudunt isti Balamitæ qui Co.fo.169 dittstant hominem effe instum, idem effe, ac

Signis

Aug. in pfal. 31. in prolog.

fiquis diceret afinum afinina forma efe hominem. Cenf. Fol. 169? fide enim fideles , infliex inftitia dicimur &c . Sit ita fané, lustus recte dicatur nemo, nisi iustitiæ ratione: quid igitur, quum Christus nostra sit iustitia, an non in ea sat positum est, quur iusti appellemur? An quifquam meliorem requirat iustitiam, quam qua Christi sit? Et qua iam prohibebit quamlibet externa prædicandi formula, quo minus iusticia, quæ Christi propria sit, nostra item dicatur, simulque nobis cum illo Christus rooms! communicetur, presertim quum totus ille noster noster cum omniexistat cum meritis, virtutibus, beneficiis, bonis- bus suis bonisque vniuersis? que licet nobis ipsis proprienon infunt qualitates, at accepte tamen ab illo inhostram pariter transeunt possessione. Sicut astroru et planetarum corpora, licet per se opaca, splendent tamen lucidaq; fiunt, non suo, sed ascititio lumine, solis videlicet beneficio irradiata. Haud aliter et nobis euenit vt iusti, reges, sacerdotes, filijethæredes Dei efficiamur, non nostræ naturæ Quemadmodum proprietate aliqua, aut operu coditione, sed quia christus facrus el filius & heres iple factus pro nobis peccatu et peccarum, itaet maledictu, non ab inherente fibi peccato, fed ab nosfacti fumus imputato, dicitur. Sed obfibilant hic iterum atq; sed Christin son iterum illoti ifti fophistanunqua hoc auditu ex ab inharente pec Aristotele, nec ratione colentane u esse, vt doctus caro, factusest appelletur, qui doctrina no habeat, aut iuftus, qui Peccatum, Ergo et nos non no iple fit iustitia preditus, Atg; veru iftud in vir- ab inharente intute fortaffe morali videri poffit: nuc qui duplex firia iufti effici-

fit, vt dixi, iustitia, altera quam Ethicam vocant, Iustitia altera et Theologie

fr

fe

T

no

Si

c

ha

in

rc

qu

fte

qu

ho

fto

au

hi

m

ft

fit

no

altera Theologica, illa in moribus, hac in fide posita, longè alitèr de hac, atque de illa iudicandum est. Iustiti à siquidem de quasagie Aristoteles, ve virtus est moralis, distincta à prudetia, sortitudine, & temperantia, ita ad habitus animi & internas qualitates reservur, καθάς ποιοί τινεο

εμαιλέγομίαι, της Φιλοσόφοις.

Atque vt verum hoc aliquo modo fateamur, haud quicquam tamen nostram lædit causam. nec institutum imminuit. Quum omnis hacfuscepta à nobis eò spectat contentio, vt iustiam exquiramus, non quæ virtus fit hominum moralis, sed quæ virtus spiritualis & donum dei existat, quæ non nostra, sed quæ Christi sit propria, vnde folus is fanctus, iustufque, nos in illo iustificati dicimur, non ratione operum, sed ratione fidei, quam Deus imputat in iustitiam credentibus in nomen eius. Hincque iustitia fidei rectè dicitur adeòque fides ipsa iustitia est, qua iusti coram deo statuimur, præditi non externa illa iustitia, de qua isti philosophantur, sed propria maximèque interna iustitia exculti atque, exornati. Quod quum ita sit, quis non videt falsum arque sophisticum esse, quod isti ex Aristotele affumunt: aut nos ex operibus iustificari, aut iustos nullo modo dicendos? Quid ita? quia instus nemo dici posit, nisi ex ea iustitia, quam sua quisque in se possidet. Ita enim argutantur acutuli ifti, qui gratuitam fidei iustificationem ferre nequeunt. Quibus yt respondeam, hoc primum ab ip-11s

Iuftiria fidei,

sis audire liceat. Vtrum fides, qua in Christum mediatorem credimus, virtus ipfis videatur, an fecus?Si censeant: peto porrò moralisnè fit, an Theologica? Deinde vtrum interna, mentibusq. Iustitia interna noltris insita inhæreat, an externa dicenda sit? et inhærens. Si interna res sit fides, eademque iustitia nostra qua intificamur existat apud Deum : quur non igitur legitima fecundum Euauhæc argumentandi formula videatur, contra Iesuitas, qui negant nos aliter, quam iustitia ininterna & inharente justificari?

Argumentum. Ma. Fides nostra iustitia est cora Deo:

Mi. Fides nostra virtus est interna, & inhæres. Concl. Ergo: iusti coram deo interna & inha-

rente virtute efficimur.

At obstrepunt hie rursus aduentarii, minime quidem negare se, quin fides virtus in nobis interna existat, at qua tamen fideles nos faciat, iuftos non faciat. Quid ita? Quia à fide fideles, inquiunt, justi non nisi à justitia dicimur. O suaues homines & scitos. Quasi qui fideles sut in Christo Iesu:nó iide etia iusti existat cora deo nostro. aut quasi nominibus solu ista spectanda sint, non causis potius & estectis ponderada. Et quid tum his Pauli verbis dicent, iustificati fide, pace ha mus apud Deum per dominű nostrű Iesű Christum? Quod si posita causa, necessario ponendus fit effectus, fide que causa sit iustificans (testante Apostolo) qui fieri potest, vt qui à fide fidelium nomen ducant, non eadem ratione causamip-H. fam

Fides interna et inhærens maxi-

### DE CHRISTO GRATIS

ipsamiustitiæ accipiant, vnde insti non dicantur solum, sed etiam re ipsa constituantur.

Atque hac obitér contra l'esuitarum obiecta, qui quum ad dialecticas argumentandi formas dinina religionis nostra theoremata exigunt ta acriter, par est, vt iis dem modis & ipsi eos irrettos teneamus, nosque ex ipsorum expediamus tendiculis, quo ad licet. Hie igitur quando qui de argumenta ad Aristotelicos modos conformata à nobis postulant tantopere, ita accipiant.

Argumentum.

Ma. Ex iustitia rectè & formalitèr homines dicuntur iusti.

Mi. Fides Christi iustitia est à Deo nobis imputata. Ergo,

(oucl. Ex side recte & formaliter homines iu-

Rurfus.

Ma. Qui iuste agunt, iusti dicendi sunt.

Mi. Qui credut in filium Dei, iustiffime agunt.

Con. Ergo, Qui credune in filium dei, iusti merito dicuntur.

Hoc est opui dei. ve credatis in eum quem misse ille. Ican. 6.

Quid enim quisquam iustius agat aut sanctius, qua vt credat in vnigenită dei filium, eumq, side to a amplectatur? attestante Euangelio. Hoc est opus dei, vt credatis in eum quem mist ille. Aut quæ porrò doctrina illustrior, qua Christum silium Dei, potentia mque mortis eius, & resurrectionis recte cognouisse? Quæ notitia quati valet apud Deu, præ cæteris omnibus aliaru artium discipli-

to

ilifciplinis, ex eo constare poterit, quod apud diuinum vatem de Christo prænunciatum accipimus. Et ipse, inquit, seruus meus iustus in notitia sui iustificabit multos. Quòd si in notitia tantum silii Dei statuitur iustificatio nostra, nec aliud sit sides silii, quàm diuinitàs inspirata ipsius notitia: quæ sides igitur tribuenda Iesuitis istis Sophistis, qui neque externam iustificandi causam vilam admittunt, nec internam agnoscunt aliam, præter hanc, quam ipsi in operibus constituunt. Age, & quid porrò Augustini Argumento huic respondebunt.

Argumentum.

Ma. Vnde falui, inde & iusti fumus.

Mi. Ex fide falui fumus deo recociliati, & victores euadimus, iuxta illud Euangelii. Hçc est victoria que vincit muntu, fides vestra.

Con. Ergo: Ex fide iustitiæ nomen rectè nobis tribuitur testimonio Augustini.

Cæterum nontacebunt adhuc ist graculi, qui neq; internam, neq; externam vlla ferût iustitia, præter hanc solam, qua ipsi in operibus, & legis obseruatione describunt: Idque hoc lemmate astruere conantur. Primum enim, quod ad sidem attinet, essi virtus ea interna sit, non aliter tamen iustificare eam, quam ratione charitatis, contendut. De Iustitia veró Christi ita disputant, quoniam ca nostra non sit, sed Christi propria, non esse proinde, cur ex ea iustitia que alterius sit, quisquam iusti nomen sibi vsurpare

Ex August.

pare possit, lege nimirum Aristotelica. Quod quam ineptum fit et pugnans cum fide Euangelica, clariffimis scripturæ verbis haud difficile de-

fili m fuum vni genium daret vt omnes qui cre-

Rom. S.

T.Cor.T.

Inan. 3, fic deus di monstrare fuerit. Nam alioqui quorsum diuma lexit mondum, vt dilectio Christum vnigenitum suum mundo dedisse in Euangelio atque in prophetis predicatur, nifi opes illius omnes, virtutes, merita, quacunq; dunt meum. &c. denique illius bona, nobis pariter cum illo communicare voluisset? vnde Paulus. Qui filio suo vnigenito non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum, quomodo non esiam non cum illo omnia nobis donabit? Quod fi igitur Christus à patre nobis datus, effusus, atque expositus, totus denique cum bonis, cum dotibus vniuersis noster fit factus. An quicquam iam in illo fuerit, fiué fapientia, siué iustitia, siuè sanctificatio, siue vita aut victoria, fiue mors, fiue quiduis præterea aliud, quod non nostrum sit, quodq; non legitime iure nobis vendicare liceat? Si nostrum sit, qua igitur ratione à nobis alienum esse prædicant gymnosophiste isti? Qua de re ita argumentari liceat.

Regula inris, quod . Ma. quis per alium facit per fe ipfim secufie videtur.

Quiquid pro nobis fecit Christus, nostrum ducitur, haud aliter ac si à nobis ipfis factum effet.

Mi. Christus omné impleuit iustitiam PRO NOBIS.

Conclu. Ergo. Christi omnis iustitia per fidem nostra est perinde ac si à nobis adimpleta fuiffet.

CHRISTI

t

c

V

n

ra

CI

V

n

## TCHRISTI TVSTITIAM NO-Aram ese iustitiam exemplo Adami confirmatur.

Exemplo fortaffis res euadet dilucidior. Ada-mum spectemus atque in eo publicam naturænoltræ calamitatem intueamur, fimulque ex eadem ruina ab illo accepta, restitutam à secundo Adamo saluté vicilsim côtemplemur. Quod fienim contrariorum eadem fit discipling & potentia, juxta philosophos, facilius eo pacto licebit ex vnius malo alterius commoda astimare. Vtrunque igitur cum altero Adamum componamus, primum illum de terra terrenum, cum fecundo hoc, de colo colefti. Qui licet inter se Comparatio Atota natura fint diuerfissini, singulari tamen dei dami et Christi consilio ita comparatum est, vemira quædam inter res diuerfiffimas respondeat similitudo, ratiog; restitutæ nostræ salutis, cum accepti exitii ratione aptissime coueniat. Primum in eo, quod vterque generationis princeps extiterit & autor, ille quidem terrena, hic calestis. Accessit deinde Adamus prier. aliud, in quo typum ille ac imaginem Christi typus secundimultò post venturi mirifice præferebat . Id qua Rom.5. ratione factum, rectissime à Paulo ipso percipiemus. Sicut per vnius, inquit, hominis inobedientiam peccatores constituti sunt multi, ita per vnius obedientiam, iusti constituentur multi: Idemque iterum atque iterum pluribus ingeniinans verbis: Quemadmodam inquit, per younr H iii.

honinem peccatum in mundum irrepfit, & per peccatum mors, in omnes homines peruafit, in quo ones peccauerut. & c. Et mox: Quod frigitur per vnius deliciti propagatum est malum in omnes homines ad condemnationem, itidem & per vnius iustificationem propagatur bonum in omnes homines ad iustificationem vitę. Quid his Apostoli verbis explicatius? quorsi omnis vis & suma huc reddit denici, yt doceat veram iusticie nostre ratione non nostris deberi virtutibus, sed alieno merito acceptam referri oportere: huiusmodi nimiru setentiam exprimens argumento.

Sicut per voius delictum propagatum est malum, Ma. ita per voius in faticacionem pro pagatur bonum. Per inobedientiam voius peccarores confututi funt multi.
Rom. 5.

Argumentum.

Ma. Qua ratione iustitia propagatur in mūdū.
eadem ratione prouenit & iustitia.

Mi. Iniustitia propagata est per vnius tantum

hominis delictum.

Con. Ergo: Et iustitia ex vnius tatum merito, deriuatur in ones fidei cognatione ad Christum pertinentes.

Siue ve crassiore adhuc minerua eadem hæc repetamus, in hac si placet forma ratio conectatur

Aliter.

Sicu: vnius peccate multi mortei, ta vnius grato multi inflincati.Rom, 5.

Ma. Quo modo res habet inter Adamum & nos : eodem modo res habet inter nos & Christum.

Peccatum vnius Adami imputatum est in omnes posteros, etiam qui non prætergressi sunt cum ipso.

Concl. Ergo: Iustitia vnius Christi imputatur

in omnes eius posteros, in eum videlicet Quarazione credetes, quavis cu ipfo no obedierunt. Que cu ita per se conspicua sunt & dilucida, eò tur, consenil ra. nunc redit res, vt ad te redeamus necesse sit, Ofo. tione, iuftiria eoptime, qui quòd Paulus tam copiose et grauiter tiam vnius ominide imputatione disserit, vel non satis attendere Aliquin, mila vel perniciose denegare videris. Quamobrem ester inter Adaetiam atq; etiate rogans, facra hac, de qua feri-num et Christian bis iustitiam atq; humanitatis tuz æquitate appello, vt defecatis paululu oculis, Apostolice difputationis mété, vimg; rationu penitus inspectes. Ac primu id mihi videas velī, quid sit quod porisfimu agat, quid spiret, quo tédat diuinus Apostolus hac fimilitudine, qua Adamu fimul cu christo coparat, illug; huius typu ac figuram proponit. Vbiverò Typus est, aliquid subesse, quod coue- Adams typas nictia quada similitudinis Typo respondeat, ne- Cirilia cesse est. Contra vbi nulla conuenientia, ibi nullus est Typus : vbi nulla fignificatio, nulla illic fimilitudo cernitur. Nunc verò quu prior Adamus typum gerit & fimilitudinem illius fequuturi, in quo similitudo hæc consistat aduertamus. Quid similitudo Alain delicto propagando? Nihil minus. In na-mier Christian tura ipla personarum? Quid dissimilius ? Vbi quo consistit. igitur similitudo? Nempe, non in personis, nec rebus ipsis, sed in modo tantum rei. Quis autem sit ille modus explicandum est. In eo fiquidem omnis laborat nostra cum Papistis controuersia. Nam alioqui quod ad res iplas & personas attinet, satis in eo quidem H iii.

Peccatum vnins in omnes imputabus impuratura

Quæflio. Virum Adamus feelus ad posteros feminis propagatione, an fola imitatione, transmiférit.

Imitatio vita.

conuenimus. Neque enim quisquam est, qui de Adamo atque de Christo interrogatus, non id. quod res est, de veroque respondeat, natura illum terrenum, vita peccatorem fuisse, nobisque non exemplum modo, sed causam etiam peccandi tabifico quodam nature contagio attuliffe. Contrà Christum de cœlo cœlestem ab omni criminis labe purissimum, solum denig; mundi seruatorem existere. De quo, ni fallor, vtring; conuenit inter nos & Antagonistas : Cæterum de modo, quo hæc ad nos fiuè mala, fiuè bona ex ipsis principiis proueniant, hic omnis vertitur inter nos contentionis materia. Vt multi enim für qui non aliter nos reos putant, quam quod peccandi exemplo Adamum primum peccandi Autorem imitamur: ita permultos rurfus videas, qui non alia ratione nos inflos deoque gratos existimant, quam qua Christi sanctiffima opera, purisfiniamque vitæ innocentiam gratia adiuti vel assequimur, vel quam proximè candé referimus. Qui etsi aliquid dicere videantur, nequaqua tamen in eo funt omnia. Quamvis enimad capeffendam virtutem, vim habet non mediocrem recta institutio, commodèque adhibita imitatio, qua fiert possit, ve minus fortassis alii aliis scelerofi, laudeque pietatis cateris quibusdam praire vtcunque videantur : at nunquam tamen id prestabit imitatio, aut disciplinæ vlla institutio, breuiter, nec vllus præterea modus ad hoc vnquam suffecerit, vt vel excutias ceruicibus illud quod haufihaussti ex Adamo, vel vt id vnquam assequaris, quod in Christo fuit, hocest, vi iustus appareas apud Deum, nisi Christus tibi alio modo, quam

tuis quatifcunque conatibus fuccurrat.

i de

nid,

lum

non

indi

on-

mi-

fer-

onde

in-

für

ec-

Au-

qui Ati-

rif-

vel

us.

taef-

em tio,

le-

rire

re-

re-

am od

fi-

Quomodo, inquies? id indicabit tibi nemo felicius D. Paulo, Quo etenim modo te Adamus perdidit prior, eodem fecundus, Adam Christus te restituit. Primus ille generis autor, te nondum nato, sua, non tua rebellione, in radice occidit, in pestem atque exitium pertraxit. In Adamo specta Christum, qui consimili modo pro te natus Christus in Adaac mortuus, sua innocentia, non tua, veræ te in- mo spectandus, nocentia ac paradifo restitutum denuò vindicauit . Vtigitur transgressio Adami tibi imputata eft, qui non peccafti, in fimilitudinem transgreffionis illius : ita iustitia Christi tibi imputatur, qui suditii divini senon operatus es in funilitudinem Christi. Quo- ueritas in Adarum in altero specta iudicii seueritatem, in altero mo. pietatis excelletiam. Quod fi cui in Adamo du-Pietatis rurfus rum hoc fortaffis aut mirum videbitur, vt ego Christo. sceleris alieni pœnas luam, vtque plectantur alterius crimine ii, qui nihil admifere (quo pacto enim non alieni, quum ego non meo, sed parentis crimine iustitia spoliatus sum?) Hic idem rurfus relicto Adamo, oculos ad Christum refle-Etat, in quo prioris iuditii seueritatem, pari iteru pondere repensat effusissimæ clementie benignitas. Ex vno fiquidem homine mors peruafit in omnes, in cos etiam qui non deliquerunt. Et meritò. Quanquam non tam meritum hic specto, modum

#### DE CHRISTO GRATIS

Typus cum Archetypo componiture

modum rei tantum expendo. Age igitur, componamus nunc Typum cum Antitypo. Ex vnius, vt dixi, inobedientia prodiit mors in omnes homines, qui minime illius exemplo peccauerunt. Id quod negarino potest. Eodé modo ex vnius rurfus iustitia, vita refunditur in omnes, qui illius fimiliter non operati sunt iustitiam. Quod pari ratione consentaneum est. Nam alirer Christus Typo suo respondere non potuisset. Hic iam cogita mihi, quifquis es, Christiane lector, vtrum in Adamo metuenda magistibi diuma fint iudicia. in quo dei seueritas tibi nondum nato, imputanit quod non comiferas: an pictas magis in Christo domino diligenda, quæ non operanti, credeti verò in eum, qui iustificat impium, iusticiam cibi imputat, quam non promerebaris.

Ex quo vides, vir egregie, fi Paulo Apostolo astipilandum sit, quam nulla sides astruenda sit tuo doginati, quo sublata omnis imputationis gratia, miseris peccatoribus nullam præterea institiam reliquam sacis, nisi qua suis quisq; benefactis sibi comparet. Quod quam verum sit, expendamus ad locum illum Pauli qui te médatii ac pudendi erroris clarissimo hoc conuincat

argumento.

Argumentum,

Ma. Qua ratione Christus factus pro nobis est peccatum, pari ratione nos iustitia Dei esticimur per Christum.

Mi. Christus factus est pro nobis peccatu, nó nisi sola duntaxat imputatione.

Concl.

Ergo: Nosiusti efficimur apud Deum non nifi fola imputatione.

mius,

10-

nt-

rius

ius

ari tus

() in

ia. uit

ri-

ie-

€i-

olo

fit

is ca

efit,

aat

is

ia

ó

:1.

Ad hanc tam illustrem apertissime scripture euidentiam, cedo per catholicam tuam charitate. quid dices, aut quid finges, Ofo. chariffime . An non Apostolicis planeq; adamantinis te vinculis vndig; constrictu vides? Quam nunc igitur strophā, quā elabēdi rimulam reperies? Christus pro nobis peccatum efficitur. Quam ob rem? vt nos efficeremur iustitia dei per illum. Ait Apostolus. Tunegabis? Non opinor. Quonam igitur modo factus ille peccatum? perpetrando nè dices? Minime. Imputatione igitur? fine dubio. Recte Christus imputs quide. Quod si peccator ille alieni imputatione tione peccator. peccati efficitur apud Deum, qui peccatum non imputatione infli nouit:quid an non eadem pietatis & imputationis dispensatione nos iusti similiter apud Deum efficiemur, qui sumus natura iniusti? Quid quafo obstabit, quin ve vnius rebellio sitomnibus nobis imputata ad interitum, eadem rurfus ratione vnius obedientia non omnibus fimiliter imputetur ad falutem? Quid hie non mihi, sed quid Paulo respondeas, cogitet tua prudentia. Sed age,vt planius istudintelligatur. Primum communem hanc & fatalem cunctis incumbente mortalibus moriendi necessitatem vides, quæ aquo pulsat pede pauperum tabernas, regug; turres. Nunc igitur scire abstevelim, vnde causa hæc & necessitas moriendi, vim primum ac initium grassandi cœpit? Nostrané an aliena culpa? Non

### DE CHRISTO GRATIS

Non nostra dices. Quid sienim teipsum in primis crepundiis mors abripuisset. Nihil tum ipse commerueras. Et tamen non eras ea tum conditione natus, qui mori potuisses. Certè multi quotidic infantes, & infontes abripiuntur nihil ipfi quidem commeriti, at ea tamen lege nati, vt mortales essent morique aliquando debuissent. quid ita obsecro? nisi quia ab illo prognati funt cuius vnius transgressio imputata sit omnibus ad graffindi accepie luendum mortis supplicium, ita vt fatis iam caufe id habeat ad moriendum, quòd ex eo nasceris, qui mortem commeruit. Dura fatis lege, inquies, Idem & ipfe tecum dicerem,nisi eadem fempiterni numinis iustitia duræ huic calamitati par rurfus remedium opposuisset, instam seueritate pari pietate pensans, atque etiam superans. Quo modo inquies? Eo nimirum modo, quem indicat hoc loco D. Paulus, Qui non nouit, inquit, peccatum, factus est peccatum pro nobis, vt nos efficeremur iustitia dei per illu. Quid istud queso eft, fieri pro nobis peccatum, nifi pænam fubire peccatis nostris debitam? Quam fi dignatus sit clementiffimus pater, in filium vnigenitum, nullo suo merito, sed nostra solum causa transferre, fieri certe non potest, nec diuinæ æquitati confentaneum est, ac ne rationi quidem, vt & filium fuum fimul & nos ipfos , pro commissis nostris vindicet, quin ex iis duobus alterum consequa-

> tur necesse sit, vt si dependit pro nobis Christus, vel in nobis nihil habeat iam iuftitia, quod accu-

> > fet:

Mors ab vnius pe: cato non multorum initium

Julitiz gramitas pari rurfus pietate penfata ac fuperata,

2.Cor.s.

fet:vel fihabeat,iam igitur falfum fit, quod ap ud Paulum hoc loco dicitur : factus pro nobis peccatum Christus, Falfumque illud, quod audimus apud Prophetam: Et iniquitates corum ipse por- Estis 33. tabit.&c.Quo modo enim portauit ille, si nobis adhuc portanda permaneant? vnde rectiffime concludens Apoltolus, ratiocinatur in hunc finem: vt nos efficeremur, inquit, iustitia dei per illum, acfi diceret: Quemadmodu portauit peccara nostra Christus, ita & nos illius portamus iustitiam. Affectus est ille supplicio pro peccatis no suis sed nostris, itidein & nos iustitia afficimur, non quæ nostra, sed quæ illius existat.

pri-

ipfe

ondi-

quo-

lipfi

, vt

fent.

funt

s ad

cau-

eris.

nies.

npi-

par

taté

2110

ndi-

wit,

nos

Dire

sfit

nul-

rre,

on-

um

tris

ua-

us,

cu-

et:

Qua in re admirabile cernitur redemptionis Sanguis redeptinostra opificium: vbi cum iustitia congrediens, onis cum iustitia ita certat pietas,vt vincat etiam,at quæ ita vincat firiam tamen tamen, ve nulla interim fiat iustitiæ violatio, sed non violans, sed iusta pro peccatis compensatio. Quam enim in-redimens. iustum est, vt ipse qui immunis à peccato esset, peccati lueret supplicium pro noxiis: tam rursus iniultum est, vt scelera nostra iam in illo pro nobis expiata, in nobis iterum reposcantur in iuditium condemnationis. Diversaque ratione, qua id iustum erat, vt vnius labes, qui totius natura personam sustinuit, in omnes promiscuè diffunderetur ex se natos, publicaque tribueretur condemnationi: tam id rurfus iustitiæ consentaneu est, ve obedientia vnius, qui omnium causam & personam obierat, omnibus similitèr ex se renatis cederet in iustitiz imputationem. At enim tu con-

Responsion

contrà contendis, minime æquum id videri, vt 2liena quisquam iustitia iustus videatur, qui fit ipfe in fe iniuftus. Respondeo viciffim, sicque contendo, neque æquum id erat, vt Christus innoces in mortis condemnationem demergeretur, qui esset ipse in se expers omnis maculæ. Tu mihi obiicis definitam iustitia naturam : quæ quum virtus sit, cuique iuxta fuam dignitate tribuens, fieri proinde non posse arguis, vt hominibus quibufq; non aquo iure demetiatur, quecuç; ipsorum meritis debeantur. Esto sane, & cur non eadem hac igitur iustitia, ôbone, Christo filio dei secundum suam dignitatem distribuit ? cur innoxius plagis afficitur? cur suppliciis îmeritò laceratur? cur præter dignitatem, præter ius & fas in mortis juditium trahitur, innocens in crucem distenditur? Quid hic mihi respondeas? quid ais? quid habes quo distributiuam institiam hanc tuam tuearis? Imo quid ipsamet reru omnium exactiffima perfectiffimaque toties, tot in libris deprædicata tibi iustitia pro sese afferet? quod tanta accepta iniuria possit probaliter obtendere: nisi vt hoc folum dicat, nos nostraque omnium peccata in vno hoc innocentiffimoillius corpore, pænas perfoluisse, meritisque suppliciis iustissimé à Deo vindicari.

Singularis summi Quod nistrita haberet, peccasset ipsa quidem numinis proniin eum institta iniustissime. Nunc ea rem modenti in tempederatione temperauit singularis altissims artirando redemtionis nostranesicio prouidentia, yt & gloria sui silii, &
nostra

12-

ip-

n-

ccs

qui

ni-

132 ri-

ni-

C;

n io

ur ó

80

1-

n

-

n

e

nostræ saluti, pariter & suæ iustitiæ consultissime prospexerit : ita vt nihil sit, in quo vel iustitia illius incusari possit : neque in nobis quicquam inueniatur, in quo lex ipfaiustitiæ merito nos condemnet, vnde recte ab Apostolo nulla dicitur iis condemnatio, qui funt in Chri-Ro Icfu.

Nam alioqui quorsum mortuus est Christus, si pro peccatis & peccatoribus non fit mortuus, aut quo modo pro peccatis mortuus ille, fi peccari pœna nobis adhuc luenda ex integro maneat? Quomodo factus ille peccatum pro nobis & maledictum, fi nos adhuc execrationi succumbimus? aut quis denique omnino fructus ex sacratissima hac litatione ad nos rediturus, fi quod peccatis nostris lege iustitia debetur, Christus iure redemptionis non sustulerit? Sin autem sustulit, vbi debita ergo peccatoribus condemnatio ? Loquor de his pecca- Christus peccano toribus qui à peccatis seria poenitentia con-residificar, sed uersi, fide ad Christum confugiunt . Care- 41006. rum iamdudum audire videor, quid hic nobis obmussitet tua theologia: Nempe mortuum pro nobis Christum nostramque in eo iultitiam repositam minime negabis, at ita tament, ut hac illius beneficia pramiaque institue non fide nec imputatione, ad nos perueniant , sed operum fudio & san-Etitate , quam Christi meritu donatam ex-

Ofo, de just, 11.7.

grath-

ex gratuito des munere in hac vita accipimus. Itaque quòd tenebris oliminclus. O vi mortis extintis, nunc mortis tyrannidem effugimus, quòd divina iustitia munera prius amissa atque è manibus elapsa nunc recuperamus quòdque vita pramium virtuti propositum consequimus: id tetum in co positum esse, vi quicquid habemus à primo parente, penitus abdicemus atq; relinquamus, nosq; totos ad secundi parentis similitudinem atq; imitationem transferamus, Ita demum futurum, vi immortala o divinas opes atque sempiternam gloriam nobis veramque iustitiam tandem cum sempiterna laude comparemus, non nostris quidem meritis, sed Christi solum virtute, qui bac omnia in nobis operarur.

Omn's falutis nostræratio non alia iure, nisi in imitatione Chrifti, atque exprimenda eius similitudine postra sixta Osorium.

Ergo iuxta hanc Theologia rationein, Christi merica haud aliud in cœlo efficiunt, nisi vt diuinam nobis gratiam concilient, qua Christisecundi parentis nostri sanctissima vestigia atque fimilitudinem facilius imitando referamus, legibufque illius vitam hic recte inftituamus. Age, & quid si passibus non aquis vestigia sanctitatis illius affequiliceat ? quid si vacillet aut titubet nonnunquam imitatio? quid si remittat se plus æquo charitatis feruor, fanctissimæ religionis studium, cultusque iusticia? imò quid fi obrepat alicubi, vt fert, infirmitas, peccati labes? Aut quid fi, vt verbis vtar Hieronymi, qui aduersus flumen lembum trahit,manus remiserit paululum, an no ilico relabitur, & fluentibus aquis, quò non vult, du-

Hieronym, ad Crefiphontem. dial. 3. ta-

in-

ui-

se-

um

pe-

ite.

ad

em

ales

bis

an-

fed

60-

ıri+

di-

fe-

que

le-

ge,

atis

bet

lus

nis pat

uid

en

nó

ıla

lu-

ducitur, &quis non remittit aliquando: cum & Paulus, eò quò non vult, duci se quandoque fateatur. Age, & vbi sperata iam ex operibus iustitia? vbi proposita virtuti immortalitas? Certè nisi melior patris clementissimi pieras, rebus nostris confultum ita voluisset, vr in filii iustitia, non noftra, farta tectaque falus nobis reconderetur. nosque non fides & imputatio magis, quam vitæ imitatio fubleuaret, satis misero nimisque lacero fundamento res nostræ constitissent . Sed deo optimo maximo omnis misericordia patri perennis fit gratia, qui pro ineffabili fur la pietia; quæ pertingit à fine ad finem fortiter, & disponit omnia suauiter, non lege aliqua operum opes firmauit nottras, sed fide, quò secundum gratiam firma fit promissio vniuerso semini, vt quamvis ipfi imbecilles,omnique iufticia deferti simus, satis sit tamen, vnum esse nostri generis qui omnem compleuerit iustitiam, vnulc; pro omnibus iustus existat. Quo modo inquis, pro omnibus? Qui minus, quam vniusolim Adæ iniustitia sat fuerat omnibus ad rulnam? In Adamo igitur specternus Christum, alterumque coponamus cum altero. Qui licet interfe longé diffimiles fuerint, in hoc tamen conveniunt, quod Quaratione conquitim vrerque princeps generationis fuerit, pari uent Christiet similitudine, ab vtroque velut autore quiddam Adami similiuprofectum eft, quod in omnes homines dimana- do. uit. Mors videlicet & vita : peccatum, & iustitia. Mors, peccatum Perdidit itaque viius omnes: feruatque fimiliter ab Adamo.

Ofr, de int li. 7. PL179. Oforius Oforio opponitur.

vaus omnes. Neg; hocipfe negas, Sed quo modo perditille quo modo his confernat perditos, videamus. Illus inquis, non nostro scelere peccati labem nafcendo contraximus, Sunt hac tua ipfius verba. Qua vtlubeter accipio, ita fi vera fint, fiq; ille Typun hoc modo gerebat Christi, quodex Paulo estendirur, quid obstat quo minus & nos non noftra fed ipfius familiter obedientia, iuftitie premiurenalcedo colequamur? peccauit ille őnefg; scelere suo pessudedit. Obediuit iste; suaq; jultiria ones instificat, ac feruat. Veri, dicis, fi modo ad ilis imitatione atq; exemplu vitam rectè instituanus. Et vbi tum fimilitudinis couenietia inter Christum & Adamum, shie nos nascendo perdidit vi iple fateris, Christus nos renascendo servare no poterit, nisiaccedat imitatio. Age, & vbi ia imputationis gratia, fideiq; imputatio ad iustitiam toties in scripruris repetita, ab Apostolis edocta, á yenustiffimis parribus testificata, ab ecclesia recepta & tradira ? Quid an satis hoc caufæ habet ad infligendam coporis tui mortem quòdex Adamo nasceris: & non fatis habebit causa ad anima iustificationem, quòd in Chrifto renasceris? Quidais? An nulli moriuntur, nifi qui Adami excluplo delinguunt? An nulli feruabuntur, nifi qui fanctiffimas Christi virtutos renascendo aque digna imitatione sint assequuti? Et quid igitur er Christo serus- fidei sacramentum, Baptismus regenerando efficit, si non alia re paratur salus, nisi calcandis Christi vestigiis?

Nascendo solum er Adamé perimus : Et quar non mur.

40B-

mo-

fius

fiq;

nos

litie

aq;

moectè

étia

ndo

ndo

oad

Ato-

a,ab

hoc

tem

ebit

hri-

,ni-

fer-

ites

itur

ef-

adis

**B**-

# g OBIECTIONI OSORIANÆ respondetur, vbi de imitatione (bristi copiesius.

OU id autem, an non preclarum, inquies, an non pium est, an non cuique etiam perneceffarium, qui vitam & falutem charam babet, qui gloriam Obiectio Ofor, immortalem spettat, qui stabiles arque sempiternas voluptates requirit, ot quantum possit sefe à terreni patris imitatione seiungat, totumque se ad cœlestis exemplum formet & fingat ? Quis id ne- Responsio, gat aut nescit, Osori ? Quis ab omni non religione dico, sed mente vnquam tam semorus fuir, qui non vitro totoque pectore id tibi fateatur, quod vt persuadeas, tanto ipse molimine, summa ingenii contentione, vim ac deinosin orationis, quantam possis maximam non explicas modò, fed exhauris etiam. Primu quid ab vtroq; parente accepimus, de quo tam prolixé disputas, quis tam infans qui ignorat ? In quas prior ille nos fraudes, angustias, in quod barathrum malorum coniecit, res ipfa, rerumque omnium experientia nimium clamitat. Ita ex altero rurfus parente, quot quantaque bona funt consequuta, nemini obscurum arbitror. Cuius fires pro nobis gestas spectemus, quid excellentius? fi beneficiorum magnitudinem, quid diuinius? fivitamipfamomni virtutu maximaru puritate vn. dique perfectam, quid admirabilius? Ad cuius I ij.

Imitatio Christi cunctis per necellaria,

exemplum tanquam ad perfectiffimam regula imitandam, quandoquidem nos euocastam follicitè, nequeo quin mam in eo & pietatem lubes amplectar, fimulque gratias hoc nomine agam diligentia. Idque tanto etiam impensius, quanto magis nunc istiusmodi stimulis egeat temporu horum infelix calamitas, que nescio quo pacto obliteratis coelettis Adami vestigiis, ad terrenu demic parentem tota conspiratione degeneralfe videantur. Quo magis his moribus & temporibus opearim, ve qua de exemplo Christi sequédo, de morte eius exprimenda, de vita illius diuina imitanda rectiffime abste differuntur, non aures modo hominum, fed intimos etiam animos penetrent. Quid enim vel pro confilio grauius, vel pro tempore oportunius, quam quod iple effusa verborum amplificatione exaggeras tantopere, ve profua quifq; virili Christum omnis virtutis vnicum exemplar, vitaque magistru fibi ad imitandum atque exprimendum proponat, vt profligarie priftinæ naturæ fordibus & reliquiis, omnes impuritatis labes forti & masculo animo repellat quam longissime . Quaniamque nobis mediis, ve ais, effe no lucet, rest at igitur ve deferta corporis factione ita fub / bristo principe militemus, ita corpus ipsum vi falutaris crucis subigamus, ita corporis omnis in nobis rebellio concidat, ut effrenata hac cupiditas, qua sempiternas cum deo inimicitias gerit, cedat tandem illim imperio, nec vilum denique ftudium aut laborem quantumuis grauem aut accrbum in fanctissimo hoc iustitia cultu,Christique imitatione remittamus.

gula

folubes

gam

anto

oru acto

renu raf-

po-

iui-

non

ani-

gra-

lip-

eras

m-

**Ur**ŭ

po-

reulo

que

de-

bilat,

CRIS

10.

m-

Hæc ve fancte non minus quam diferte abs te proposita sunt, optime Ofor, ita vellem equiden eadem hec de imitando confilia in aures Romanorum præfulum & Cardinalium, iftic similiter tua occineret Rhetorica: vr hi abdicatis fluxis & caducis huius mundi opibus, quibus præter om. nem professionis suæ modum, supra regalem etiam magnificientiam diffluent, de Christi aliquando paupertate cogitent: vt terrenas possesfiones, congesta latifundia, diademata, cateraq; regalia, ad exemplum non veterum dico philofophorum, sed ad sanctissimorum Apostolorum τημ αυταριείαν, diminuant, vt luxum strepitumque vitæ huius, glorias, delitias, ampullas, feriò abiicientes, definanttandem ouo x nuali (25) 301 τω χιωνι τύτω: vtpolito faltu omnique superbia vita, ad Christi humilitatem cristas demittat, spiritus animosque surgentes comprimant coponantque: vt deposita hac pontificia ferocia ac tyrannide, discant cum mitissimo Christo mansuescere. Discite inquit, ille, à me, quia mitis sum & humilis corde. Non postulo vt pedes pauperculorum Christi exemplo, eluat Romani isti flamines: Hoc poltulo, ne sanguine suorum fratrum manus ipfi homicidas cruentent, non vt aquam præbeant refocillandis Christi discipulis, sed ne flammas ac faces exurendis corporibus accumulent, ne infidias comparent, confilia agi-I iii.

Mat. 11.

tent, dolos struant, ne pestem & exirium machinentur, ne tela armag; subministrent occidendis iis, pro quibus occifus est Christus, à quibus neg;

ipli ynguam funt læfi.

Si exemplum à Christo petendum sit : quid quæfo, diuinus ille parens atque autor nobis comendat magis, quid integra illius vita spiret aliud, quam mutuam charitate, cum erga amicos, tum inimicos eria? Quippe qui non solu calamu quassum ac protritum ipse non atterit, sed in cruce orat etiam pro crucifigentibus. Habemus itaque exemplum eximie quidem præclarum,

Charitas vinculum perfeccionis. Coloff. 3.

quod imitemur. Habemus cum exemplo fimul coniunctam Apostolica vocis commendatione, qua charitas vinculum appellatur perfectionis. Quin nec ipfa etiam deest theologoru prædicatio, qui passim in libris, in diatribus, in concionibus tantum tribuunt charitati, vt fidei formam, ire lex ex, vitamq; ipfa effe doceant: fine qua, nulla vis fit alia, quæ faluti profit . Age & quo modo nunc hi ipsi rebus ipsis & factis charitatem hanc exprimant, non est quòd ego hic multis aperiam, quu tot vbiq; in oculis funt argumeta, tot testentur occisorum hominum myriades, tanta vis profusa Christiani sanguinis, tata glis-Charitatis quam eit vbiq perfequendi rabies. A cæde, furore, tu-

nullum apparet

veltigium in Ro- multu, infidiis, diffidiis, periculis, flamis, facibus, mana tyrannide, conspiratis consiliis, articulis inquistoriis, vinculis, carceribus nihil vndique tutum . Turca ferro graffatur: Hinc fumis ac rogis.

Saujunt

achi-

endis

neq;

quid

cós

ali-

icos.

amű

cru-

us i-

um,

mul

mē.

nis.

ica-

ni-

ım,

ua,

luo

ta-

ul-

né-

es,

lif-

tu-

us,

n-

nc

is.

nt

Sauiunt Romana curia patres patrati : Primum leges fanguine scriptas condunt, quas deindè Monarchis politicis promulgandas, cæterifque lictoribus exaquendas ex officio mandat. Leges porgificano Mox ad questiones, deinde ad necem, ad sup- sanguine surjette. plicia raptantur honesti ciues, ministri docti, si quis vel leuiter aduerfus manifeltos errorum abulus hiscere sit ausus. Nec atati, nec sexui, nec conditioni parcitur . Sic nimirum charitatem Christi imitantur, sic vitam eius diuinam sequuntur, sic mortem referunt, sic mansuetudine exprimunt, sic imaginem gestant divini parentis, fic denique à terreni parentis imitatione, sese totos & plusqua totos ad cœlestis exeplu formant. atque fingunt puri puti isti Romanocatholici pro ceres. Qui iure merentur audire à domino : vos estis qui iustos vos esse dicitis coram hominibus, fed deus nouit corda vestra: quia quod apud homines excelsum est, abominabile est cora Deo, Quòd siverò tantum ab eo sanctissimi absunt pontifices, purpurati Cardinales, sumates ipsiecclesse, cum vniuerso vestro hoc Episcoporum ordine, cumq; arctiffimis illis monachorum regulis, qui loco, dignitate, professione, proximum Chtisti circulum attingere, vicesq; in terris ipsir's referre videntur, quid crit tadem, vel quod de reliquo multitudinis vulgo speremus, vel quod quisqua sibi salurem, in exprimendis Christi vestigiis polliceatur? Sed de hac querela alia quaretur, donante domino oportunitas. I mij.

Ad

1. Cor. 15.

1. Pet, 2.

Adtenunc, Ofor, redeamus; Cuius tam pia hac difertaque hortamenta, de induendo & imitando Christo, adeo mihi non improbantur, vt cupiam quam fixissima mentibus hominum infidere, qua admoues. Vt enim nihil in fanctiffimis Christi moribus elucet, quod non exemplo fit digniffimum, ita nulla officii pars cuique christiano conuenire magis videtur, quam vt omnes fumma ope ad referendam imaginem nobis pro positam contendere adnitamur. Præsertim quu D. Paulus tam grauitér, idque non vno loco, huc nos euocat, qui inita vtriusque parentis collatione Adami simul & Christi, quid de vtroque accepimus disertè indicat . Per hominem, inquit, mors, per hominem resurrectio ex mortuis . Et mox paulò ea de re pergens: primus homo de terra terrenus, secundus homo, Dominus ipse de cœlis. Denique in hanc concludens fententiam, nosque ad obedientiæ exemplum cohortans, fubinfert: Sicut gestauimus, inquit, imaginent terreni, gestemus & imaginem coelestis. Quin nec multuma Paulo discrepans Apostolus Petrus, exemplum omnis tolerantiæ Christum ipfu proponit: quia & Christus, inquit, passus est pro nobis, exemplum relinquens, vt fequamini vestigia illius, qui peccarum non fecit, qui cu malediceretur, non regessit maledicta, cum pateretur non comminabatur, sed omnem vindictam reliquit patri,&c.

Quodigitur cum beatissimis Apostolis, de

con-

pia.

imi-

, vt

1 in-

tiffi-

nplo

chri-

spro

quũ huc

atio-

ac-

quit, . Et

o de e de

iam.

ans,

nenr uin

Pe-

ipfũ

pro

VC-

m2-

ere-

tam

de onconfectandis Christivestigiis contendis, tam acriter in eo te perlibenter & audimus & affentimur. Quod autem omnem falutis nostræ dignitatem in co constituis, quòd ad vnum hoc caput Ad imitationem vniuersas dei erga nos promissiones reuocas, Christi promissiperinde quali nulla sit iustificationis causa nisi ones Dei non alque folum in preceptis institutisque vise sit po-fidem. fita, in eo longè quidem extra oleas fanæ & Apostolica doctrina pretentecta tua videtur oratio. Etsi enim permaxime id refert, vt studia officiaque vitæ omnia ad illius imationem componamus: at non ideo tamen falus nobis promittitur, quòd ad rectitudinis normam hanc actiones nostræ respondeant : nec quia cum virtute viuimus, idcirco iustitiz titulus nobis imponitur, fed quia factus fit ipfe pro nobis iustitia : neque verò imitando, sed renascendo iusti, apud deum euadimus. Quemadinodum vitio olim non no- Adami primi et ftro, fed Adami, non imitatione, fed stirpis pro- secundi collatio. pagatione imputata est nobis peccati illius labes in condemnationem mortis. Ita secundi Adami virtute, non nostra, renascendo, non imitando imputatur nobisiustitia, ad iustificationem vitæ: Neque tamen proinde consequitur, Christi exempla non esse nobis ad imitandum proposita. Aliud est à causis ad effecta, aliud ab effectis ad causas ratiocinari. Quòd si causa quæritur, quæ Causa inflisica inos iustos statuat apud Deum, respondebit Pau- onis externa lus, Externam quidem effe Christum, qui factus Christus. Interna fides, in est pro nobis peccatum, ve nos institua dei effice- Christum.

stram in Christo, quæ credentibus in eum imputatur ad iustitiam. Quæ autem essecta sunt cau-

Bffecta, caufg.

fæ huius, firoges : quis nescit fructus esse piorum operum, hancque ipfam Christi imitationem, quam tantopere nobis deprædicas, & merito quidem. Quis enim Christianum se recte dixerit, vt rectiffime prædicas, qui non omnem auimi conatum huc comparat, quantum possit, vt sele à terreni parentis omni societate seiungat, totuq; se ad coelestis exemplum formet arque fingat. Sit hoc ita Ofor.ita vt est, verissimum. Non enim quod recté affumis, id improbo: sed quod perperam bine colligis, illudrefello. Sic enim concludis, omnia scilicet in hoc posia salutio nostra prasidia contineri, ut pio labore & industria nostra regnum dei nobis paremu: qui affirmant fidem fola Sufficere ad falutem, infanire cos egregiamque operam antique illi serpenti nauare : prorsus inutilem omnem ese actionem, quam suscipimus, fi fides fela sufficiat. In hanc enim summam vniuerfæ tuæ contentionis definit Epilogus. In quo quid aliud quam imperita quadam rerum perturbatione, nulloque disputandi ordine, caufas in effectus, effectus rurfum in causas vertis. Quid? cum monet Apostolus, vt Vxores subditefint suis viris, corumque agnoscant autoritatem, quemadmodum Ecclesia subiecta est Chri-

sto suo sponso, an ideò que legitimo coniugii studere adiuncta est marito, non prius Vxor

crit,

Argumentum ex

De inflib.7.

P4187.

erit, quam accesserit debitæ obedientiæ testificatio? Sic folent liberi ingenuis prognati parentibus, non corporum modo lineamentis, sed morum etiam similitudine aliqua cos referre, à quibus procreantur, quid si aliqua parte minus refpondeat effigies? quid si mores diffluant? quid fitalis contingat filius, qualem depingit nobis Euangelica parabola, qui deserto patre nul- Luc. 18. lamprastatofficii partem, an ideó definet effe filius? aut an quifquam ex vitæ meritis vnquam consequetur, vt filius sit, qui natura sit seruus?

Quorsum tandem ista, inquies? Nempe vt exemplis his intelligas, ex causis pendere effecta, non ex effectis caufas gubernari . Exhibet honesta matrona, quam debet viro subiectionem, præstatque vicissim ille suum in fouenda coniuge officium. Sequuntur ista quidem nexum coniugalem, minime certe efficiunt. Nec secus res habet in spirituali propagatione, quæ tanquam altera natura nos Christo regenerat, veluto; nouas creaturas in filios dei transformat. Cuius rei si causa quaritur, non opera, non spes, non charitas, sed sola in Christum fides: non imitatio aliqua, sed baptismus fidei nimirum facramentum id præstat. De quo Paulum Fideisacramen-apertissimis verbis testantem audiamus: Om-mes,inquit, filii dei estis, per sidé in Christo Iesu. Quicug; in Christo baptizati estis, Christum industis. Qui Christo indutus incedit, quid illi

Fides in Christo

ad decus ad spendorem omnem justitiæ deesse poterit ? quid ad sempiterna vita securitatem quisquam amplius desideret? Quid sublimitate immenfius? generis nobilitate fublimius? celfitudinis dignitate excellentius? quam in Dei prepotentis, qui omnia potestate complectitur, non feruos modo, aut clientes, sed in filios etiamque hæredes cooptari? Quo modo autem tot illa;tãquid præftat jux- taque bona nobis obueniant, si doceri postulas, Respondet Paulus, per fidem, inquit, in Christo Ielu,omnes filtreltis, Si filii, ergo lecundum promissionem haredes. Quando autem id ht, vtrum post operum merita, an ante opera, si petis, Do-

Chryfostom.

ta Paulum, Galat. 3.

> baptizatus es, Christu induisti. Cui & subscribes Chryfoltomus. Quamprimum, inquit, homo crediderit confestim simul iustificatus est. Quod

si verum sit, falsum proinde, quod tua fert positio, qua totum in eo posstum effe dictitas ad salute con-Ofo, de inft.lib. 7 sequendam, ve nos totos ad Christi simulitudinem

cebit idem ipse Paulus: quamprimum, inquit,

De iu.l. 9.p.232.

transformemus. Rurfufque quum nullam nobis viam aliam ad falutem munitam emnino effe contendis, quam que dinina lege continetur. Idemque alibi, vbi pleno ore affeueras, maximarum virtutu merstis ascesum in calum dari, sempiternique reg-

Dem.1.6.p.148 ni feder effe inste atque merito fanctis & castis bominibus attributas. Ita siquidem sieri, vt instis hominibus regnum illud immortale, non folum ve merces & pramium fed etiam vt legitimum patrimonium, patris sapientia & benionitate fundatum

opti-

optimo iure debeatur.

Quæ omnia vt præclarè abs te posita, speciem nonnullam veri procul oftentare videntur, fi ad platonicam tuam justitiam, aut ad statum illum primæ nostræ innocentiæ referantur. Nunc verò in læsa ac perdita hac natura, nullum omninò locum habent, nisivt omnem prorsus aditum in fempiternas regni sedes omnibus intercludant. Scio quidem castis & sanctis hominibus, vt ais, legemque inculpaté colentibus, optimo iure deberi immortale iustitiæ præmium. Sed scio rursus, legem non perficientibus regalem, secundu que feripturas, æterna deberi gehennæ supplicia. Quidhicagas, ôbone? quidplatonica hic tua profuerit philosophia? Non ignoro, quid diuiti illi pharifæo dictum fit à Domino: Si vis in uitam ingredi, Serua mandata. Verum id quidem eft. Mat. 12. Tu igitur prælta, Ofori, quod iussus est ille facere, vende qua habes omnia,& da pauperibus, nudusque Christum sequere. Sin minus, quid restabit expectandum tibi aliudanifi cum illo vt fimul pereas? Nunc verò alia ratione consuluit infirmitati nostræ diuina benignitas, quæ non modo institizs suz ornatum, sed totum etiam Christum suum nobis induendum imposuit, quò non folum nudus Chriftum iam confectari queas, sed vt Christus etiam totus in te ipso viuat, totus te vestiat, teque insuper filium dei per fidem coflituat.

Quid ergo, inquiet aliquis, an non his, qui Christo

Renouatio Spiri Christo fidunt, tribuitur spiritus sanctus, qui notus fancti, quid in mobis efficit.

ua luce mentes perfundat, qui corda renouet, operum bonorum opibus, donis ac muneribus abunde cumulet, omnique virtutum genere amplissime exornet? Quid an bona illa opera sanctissimi spiritus afflatu suscepta, nihil efficient apud Deum, nihil ad justitiam conferent? nullum vsum neque locum in præmii ratione feret? Nam eò niti omnistua videtur raticinatio. Vbi in hæc verba scribis : Si fidem dininis promissis

Ofor, de juft, li, 9 P2.233.

adhibemus, prasidium repente dininum consequimur, quo facillime omnia, qua funt nobis imperata faciamus, atque ita salui simus. Moxque paucis interiectis. fides, inquis facit ve dei legem in animo incifam habeamus, atque ita sempiternum salutis fordus cum domino faciamus. Itaque cum habemus dei legem intimis animi sensibus inclusam, euenis, ve compressa cupidetate, extincta libidine, Sublata contumacis animi pravitate, fiat repente animus iple spiritus dinini sacrarium, & omni mente in ipsius dinina legis studium incitetur, atque ve uno verbo dicam, institue diuina magnificentiam & decus comprehensum animo contineat. Et Paulo inferius : Ideo ex fide, inquit Paulus , ve secundum gratiam sirma sit promissio . Qualis tandem est ista promissio ? ut qui cum fide Chrifts ad Deum accesserint, & scelere soluantur, & execratione, qua fuerant diumcti, liberentur, & dei legem habeat in animis inscriptam, & spiritus san-Eti numen comprehensum animo contineant, & vi-

De inft,lib. 9. P2.234.

tam

tam nullo flagitio contaminent: sed eam dei lege moderentur, aut quemadmodum est apud Ezechi, elem, in dei praceptis ambulent, & opera sancta & praclara perficiant, et denig, sustissint. Huc enim omnia promisa dinina referentur. & c.

Quid audio? Itane, huc omnia diuina promissa Responso. referuntur, ve nisi seruata lege, nulla sit iustitia spes, nulla falutis ratio, nulla nobis reconciliatio. Dec peccatorium conflet remissio? Et vbi pax igitut illa cum deo, quam prædicat Apostolus: Iustificati fide, pacé habemus apud Deu, per dominu Ielum Christu?vbi accessus ad thronum cum fiducia? vbi spes gloria, beatitudo, benedictio, hereditas vitæ æternæ κα Γεπαιτελίαρ fi no aliter, te quidem autore, hac obueniant bona, nisiex Ephef. 3. pactione vita, quam nulla comaculat flagitii labes?Quid,an istud quæso Euageliu ex Apostolicis institutis, an explacitis platonicis hausit tua pietas? Ideò ex fide, inquit Paulus, vt se cundum Rom. 4. gratiam firma fit promissio. Atqui quonam modo firma, nisi sit gratuita? quo modo gratuita, si quoquo modo ex operibus? aut quo modo ex fide, si tu ad legem iustitiz omnia diuina promissa restring as que animas omnium hominum, certa, ve De iust lib.9. eis, fe institia confirment ? Aut quæ tandem illa Pag. 234. etit iustitiz certitudo, si tu cum Tridentinis, & Lesuicies Iebusais in dubia spei fluctuatione nos detinens, omnem tollis bene sperandi siduciam?

## TDE DIVINIS PROMISSIS. que, quibus, & que mode promisit Deus.

CEd age, quonia hic incidit de diuinis promif-Ifis dicendi locus, reliquum est, ve quidnam id sit, quod promiserit deus, quibus promiserit, quo modo & qua causa id faciat, abs te qui hæc disseris ta acriter, audiamus. Cu auté multa atq; ingétia existit dei erga nos, singulari gratie ipsius benignitate, parti prestita, partim promissa munera arq; ornamera, imò cum nihil fit in hoc naturæ opificio, adeoq; minutiffimis in rebus, quod non gratuito ipfius dono acceptu, fi grati effe vo-Cum omnia debe lurnus, referre oporteat: tum inter vniuerfa hæc, mus diving graquæ tot tantaque in nos congesserit, tam liberatiæ accepta bene li manu, nihil certè splendidius, nihil admirabilius duxerim amplissimo hoc honore regni sui, quod dominus ipfe nobis attipulatur in Euangelio: Nolite, inquit, timere, pufille grex, quit potifsimum cercomplacitum est patri vestro vobis dare regnis. Quod & Paulus tum alibi, tum ad Colossen. scribens commemorat: Qui eripuir nos à potestate tenebrarum, ac transtulit in regnum filii sibi dilecti.&c. Cuius & Daniel vates celeberrimus locupletiffimum edidit testimonium. Regnum ait,

Daniel, 7.

ficia : tum quid

illud fit, in quo

fingularis eius erga nos gratia

nitur. Luc. 12.

> cœlo dabitur populo sanctorum altissimi.&c. In quo vno beneficio quum omnis comprehenfa felicitatis nostræ summa contineatur: Ne-

> & dominatus, amplitudoque regnorum sub toto

pe reconciliatio cum Deo, iustitia imputatio, Rem. 5. peccatorum remissio, pax apud Deum, accessus Rom.4. cum fiducia, Spes, gloria dei, Beatitudo & falus æterna, benedictio, hareditas vitæ æternæ', Im- Tit. 3: munitas ab accusatione legis & damnatione: Rom.8. quid queso vel votis optare quisquam, vel fide concipere possit magnificentius? Qui enim regni infignitur possessione, quid huic accedere ad fummum gloriæ splendorem amplissimeg;

celsitudinis gradum possit amplius?

Habemus itaque, vt cernis Ofori, fempiterni Pomisio dei, regni sedes hæreditarias nobis promissas, idque gratuita, quo ponon ex operibus, sed ex fide, non secundum pa- mento nititur, ctionem, sed secundum gratiam, ideoque secudum gratiam, vt firma indubitataque constet promissio vniuerso senini. Grauis inprimis causa est,& autoritas minime negligenda. Quidenim ad omnem securitatem firmius, quam quod certa dei fide ac gratuita promissione nititur? Contra, quid instabilius, quam quod operum nostrorum, quæ vel praua plærumque, vel semper incerta funt, conditione incertiffima pédeat? Quid igitur & tu nunc è firmissimo hoc proposito nobis præsidio certissimæ siduciæ, quæ in gratuita promittentis dei benignitate tutiffime conqui- Certitudofiducia escit, tanquam ex portu partæ tranquillitatis de και πε pulsos, iterum in fluctus atque angustias diffi- 70196013 dentiæ & desperationis iactandos coniicies? eaque, quæ diuino beneficio certissime iam fide, tanquam manibus tenemus, tu in dubium atque

K.

ambiguum reuocas, vt nihiliam certum fit, quod quisquam secum in animo de salute possit statuere? Nam quid certum te quaso esse poterit, si modo sublata promissionis gratia, si posthabita imputatione, que nobis est in Christo posita, restota ad calculum deducatur nostrarum actionum? nec aliter iustos nos apud deum esse contendas, quam perfungendis diuina legis officiis?

Objectio. Ofor de juft 1 9. Pag.234.

Quid autem, inquies, Annon promisit apud Hieremiam & Ezechielem Deus is , qui cum fide ad Deum accesserent, vt legem ipsius habeant animo inferiptam, vt fpiritus fancti numen comprehensum animo contineant, vitamque nullo flagitio contaminent? sed eam dei lege moderentur, ambulentque in dei praceptis, & praclara & fancta opera perficiant, ut denique insti sint, & c. Primum quod ad promissum diuini numinis spiritum attinet, veriffimum est, quod ex Hieremia citas. Promisit enim diuina benignitas fore, vt legem ipfe fuam non faxeis, vt prius, monumentis, sed intimis animorum tabulis inscribat, nec minus quidemille præstitit, præstatque quotidie quod promisit. Age & quid inde dialectica tua ratiotinacio colligit ? Ergo, inquis , cum habeamus dei legem intimis animi sensibus inclusam, sit ve sidem dininis promissis adhibentes, prasidium repente diuinum consequamur, quò facillime omnia qua funt nobis imperata faci-Lib.9.p1.132.b. amu, atque ita salui simus. & c.

Responsio.

Ibid.pag.233.

Ex

ge

na

CO

ire

tu

da

CO

CO

in

qu

to

tia

fix

au

nu

Qu

V

di

fed

rif

tes

fo.

ler

ni

fit

pr

Ex his ergo, quæ hactenus tam multa de lege, eiusque officio abste adducta funt, duo te velle perspicio, quorum vtrumque vero repugnat. Primum quòd diuina gratia suffultos, & ope Duo Oforii paracommunitos perfacile posse nos vniuersa ea cha doxa, quorum vire affirmas, quæcunque diuina lege præcipiun- tramque fallum tur. Alterum, quod in exequendis his Dei mandatis, omnem iustitiæ nostræ & salutis rationem confiftere,nec aliam effe ad cœlum viam nobis contendas, quám que diuina lege continctur. Quæ vtraque tua ratio, quam absurda sit, quam inimica diuinæ gratiæ ac Euangelio contraria, quam ab omni non folum diuinæ scripturæ autoritate improbata ac conuulfa, sed sententiis etiam antiquissimorum patrum iamdudum confixa atque explosa, quam denique nullo rationis aut experientiæ firmamento nixa,nemo eft, tam nulla præditus ratione, aut religione excultus, qui non pellucide perfentiat, ac carbone notet. Vt enim non negemus, quin opitulante gratia diuini spiritus, mirabiles, varii, ac multiplices effectus existant, immensaque diffundantur charismata in animis renatorum, ad omnes vitæ partes piè sanctèque gubernandas, at vnde, te quafo, hoc edocebis, tantas vires, tantamque excolendr iustiriæ facultatem, homini mortali diuinitus attributam esse atque commissam, quæ par sit præstandis omnibus, quæ sanctissima dei lege præscribuntur.

K ij. IDE

## TDE PERFECTIONE 7U-Stitia, & integra obedientia legis.

Hiere. 31. EZech.11.

Opera noux obed entræ ex fonte diumægratiæ & meritis Chrifti emanare nemo negat.

PErgis vrgere iterum atque iterum veterem illam ex propheta cantionem. Dabo, inquit ille legem meam in ousceribus coru, o in corde coru inscribam eam. Itemque ex altero propheta : Et dabo eis cor carneum, vt in praceptis meis ambulent & indicia mes custodiant faciant que ea ve denique insta sint, &c. Clariffima prophetica promissionis oracula audio, vnde enascuntur opera fine dubio nouæ obedientiæ, que fidem necessariò consequuntur, ita vt si quis causam iam vestiget operum bonorum, protinus hinc ediscat, eam non humani arbitrii viribus, fed dono spiritus sancti tribuendam. Iam veró vnde donu hoc proficifcitur, nisi ex Christi meritis? aut quibus tribuitur nisi credentibus in Christum? Fide enim accipitut spiritus sanctus,iuxta illud Pauli: vt promissionem spiritus accipiamus per sidem. Quapropter quum fides vnica res existat, quæ spiritum sanctum nobis conciliat, fieri proinde alitèr non potest, quin accepto diuino sanctificationis spiritu, noua quædam vita, ac spirituales motus in cordibus consequantur renatoru. Mes enim fide Christi rectè imbuta, iamque Deo reconciliata, vt diuino fauore destitui non potest, ita facro illius afflatu incitata, incipit fibi iam ipsi

C

ipfilex effe, qua Deum timeat, eumque pro Fidelis qui que virili, veneratione debita profequatur, omnie vere in Christo um amplectatur studio, in cum actiones suas & lex est, aut este consilia referat, precibus inuocet, in afflictis re- debet. bus ei adhæreat, beneficia grata animi recordatione celebret, spem ac fiduciam, totumque adeò seipsum in eu coniiciat, denique illius caufa proximos etiam, quanta potest ope, diligat foueatque. Atque hæc quidem necessariæ obedientiæ officia, numine spiritus sancti suscepta, vt nemo est qui neget fructus esse bene instituta fidei : ita nulla nobis quidem in eo intercedit tecu Opera fidei controuersia, præsertim quum & ipse vnà nobiscum confitearis opera hac non legis ese, sed fidei Ofur, de iuft, li. 3. nec tam ad legem, quam ad spiritum sanctum, at- P2.71. que fidem, ope illius, ve ais , nixam referri opertere.

Quod autem inter nos dissidii est, in hoc serè caput vniuersum recidit, quòd quum nos obedientiam hominis, ope diuina renati, in choatam & impersectam in mortali hac infirmitate assumus: tu contra in operibus nescio quam persectionem obedientiæ somnias, ita in nobis agente diuino spiritu, vt quisquis eo dilibutus sit, nulla re indigeat, que ad absolutam iustitiæ persectionem pertineat. Nam huc enitividetur omnis tua de hac materia disputatio, velut hoc vno conclusa syllogismo.

Argumentum.

Ma. Quicunque ambulant in preceptis do-K iij. mini Mi.

DE CHRISTO GRATIS

mini, caque præltant, perfecti dicendi funt, quibus facile licebit fine peccato viuere.

lerem. 32. Ezech.11. Omnes fideles ex promiffione Dei,ambulat in præceptis eius eaq; præltat, ex co quod nihil promittit deus, quod no præstare possit & velit.

Ergo: Ex promissione dei nihil obstat, Concl. quin fideles perfecti hic fint, quibus fine omni peccato viuere liceat.

Vt argumento respondeain. Elenchus est falla. ciæ à secundum quid, ad sunpliciter. Quod in maiore perfecti dicultur ii, qui ambulant in preceptis domini, eaque in vita exprimunt: verum est in iis, qui simpliciter perfecteque ea, qua in lege præcipiuntur,omnia, qua par est, perfectione, exequuntur. Ad quam regulam si intelligatur maior, negandu est hac ratione quod in minore affumitur. Etsi enum promisit Dominus saetis suis non desuturam opitulatricem spiritus emis gromifius et sui gratiam, quæ pios conatus in electis suis prouchat, studiumque sanctioris obedientiæ in eis accendat. At vbi vnquam promisit, aut cui tandem largitus elt ille eam ambulandi felicitatem, qua nulquam declinet ad dexteram, nec ad finistram? nusquam per omnem vitam impingat? que in omni virtutum genere, perpetuo tenore, ita vitæ cursum coformet ad absoluta innocetia, vt nulla in re vnquam deficiat? Solent hic aduerfarii in patrocinium fuæ sententiæ, verba, quæ

Spiritus tenouati dona us a deo quonsque se porugit.

100

mo-

modo citata sunt, arripere, ex Hierem. cap. 31. & Hierem. 31. Ezechiel.cap.26, Faciam vt in præceptis meis & Zec.36. ambuletis, & iuditia mea custodiatis. & c. De- Deut. 30. inde ex Deuteronom. cap. 30. Circumcidam, ait Dominus, præputium cordis tui, vt diligas me toto corde, tota anima, &c. Scio iis quidem verbis illustrem contineri promissionem de donati-one spiritus sancti, & nouæ obedientiæ restau-ratione. Verum quum duplex iuxta Hieronymum, statuitur perfectio, duplexque iustitia: Duplex perfectio Altera, quæ dei virtutibus coaptatur. Altera, seu duplexiustitia quæ competit nostræ fragilitati. Rursusque secundum Hiero. quæ competit nostræ fragilitati. quum, autore Augustino, duplex existit obedientiæratio: vna quæinchoata, & imperfecta in hac August cont. duas vita cernitur. Altera perfecta, quæ futura epiftolas pela.l.3.
perficitur: haud difficile videre est, quo fensu Duples obedienrenouationis perfectio in his scripturis intelli- tiæ ratio scun-genda sit, videlicet, non simpliciter & absolu-té, sed pro modo & captu huius vitæ. Rectè proinde Augustinus dictirat, perfectum aliquem dici nonnunquam, quòd magna ex parte profecerit. Idemque rursus: Quod autem sancti Ang. de peccar & perfecti dicuntur aliquado in scripturis, ad hoc lib. 2, cap. 15. dico: Modum esse quendam perfectionis, quo fancti viri suam imperfectionem agnoscunt.

Dicuntur etiam perfecti, qui quoquo modo permerit, et remis.
fectionem patris coelestis imitantur, qui super lib.1.cap.7. iustos & iniustos pluit.&c. Rursusque idem Augustinus ad Bonifacium scribens : virtus , in-Aug. ad Bonifac. quit, quæ nunc est in homine iusto, hactenus 1,b.3,cap.7. K iiii. perHieron, aduerfus pelagalibal.

perfecta nominatur, vt ad eius perfectionem pertineat etia ipfius imperfectionis, & in verita. te agnitio, & in humilitate confessio. Quin nec multum discrepans ab eo Hieronymus haud inscitèrespondit: Cui quum obiiceretur locus D. Pauli: Quotquot ergo perfecti hoc sapimus: Ad hoc Hiero. Quid ergo sapimus, inquit, imò quid fapere debeamus, qui perfecti no fumus, imperfectos nos esse confiteri, & necdum comprehendisse se, nec dum accepisse. Hæc est, inquit, hominis sapientia imperfectum se esse nosse, arque vt ita loquar, Cunctorum in carne iustorum inperfecta perfectio elt, &c. Deinde eodem rurfus libro: Tunc ergo iusti sumus, quando nos peccatores fatemur. Iustitia siquidem nostra non ex proprio merito, sed ex Dei consistit misericordia, dicente scriptura: Iustus accusator est sui in principio fermonis. Rurfufque ad Ctefiphontem : Hæc hominibus, inquit, sola perfectio est, fife imperfectos nouerint, &c. Quin & alio insuperargumento nos petunt aduersarii, quod ex verbis Deut.cap. 30. ad astruendam iustitiæ suæ perfectionem nectunt in hunc modum.

Hierony, ibid.

Prover. 18. Hieron, ad Ctefiphontem.

Deu. 30. Circumcidar præputium cordistui, vt diligas me toto corde mo,ex tota allima. ·Mi.

Ma.

In duobus iis mandatis, Diliges Deum tuum toto corde tuo, tota anima, & proximum ficut teipfum, continetur fumma totius perfectionis.

Possunt renati diligere deum toto corde,tota anima, & proximos vt feipfos ex promissione Dei Deut. 30,

Concl.

C

P

11

fi

q

ca

ril

bi

qu

P

ha

ap

pr

m

de

vb

al

R

Concl. Hincergo confequitur posse renatos, ope diuini spiritus, vniuersam iustitiam

legis operibus complere.

Hecratiocinatio yt à superiori haud multum difcrepat, ita subest in ea, haud diffimilis quædam fallendiratio, quæ cuiulmodisit, pace siliceat tua, Ofori, dicam. Latet enim sub verbis scripturæ non comodè intellectis fraus, seu venenum planè pelagianum. Cæterum fallaciam hanc no inscite nobis discutiet August, eo in libro, cuiti- August, de pertulum inscripsit de perfectione iustitiæ. Vbi in sectione iustitæ. hanc refert fententiam: flavum huius controuerfiæ de perfectione dilectionis in duabus versari quæstionibus. Per quem? videlicet, &, Quado? 1. Per quem con Primum, vt fi quæftio fit, per quem possit homo peruenire ad talem perfectionem, vt fit fine peccato, Respondet ille, id fieri non liberi arbitrii viribus, sed diuina gratia, atq; hactenus nulla nobis est lis cum aduersaria parte. Sin de tempore 2.Quando conquaratur, quando ad talem hanc perfectionem tingit perfeccio, perueniatur, disertè exponit Augustinus, non in hac vita id fieri, sed in futura. Quin nec minus apposite alio in libro, nebulas huius argumenti dispellit clariffimis verbis hic iple Augustinus: Aug.de spirieu et præceptum hoc iustitiæ, inquit, de diligedo do- litera. mino, ex toto corde, & ex tota anima: Item illud de diligendo proximo, in illa vita implebimus, vbi videbimus à facie ad faciem. Sed excipiet hic aliquis, cur ergo præcipirur, fi non hic impletur? Respondet Augustinus. Nempè vt admonere-

tingit perfectio.

mur,

## DE CHRISTO GRATIS

mur, quid fide exposcere, quo spem præmittere, & obliuiscendo quæ retro funt, in quæ anteriora nos extendere debeamus. Atque per hoc quatum mihi, inquit, videtur, in ea quæ perficienda est iustitia, multum in hac vita profecit, qui quâm longe fir à perfectione iuttiria, proficiendo cognoscit,&c.Quid illud?quod ad Bonifacium scribens ita de gratia diuina disputat: Gratia, inquit, dei tribuit in hac vita, studium præcepta seruandi, (hicque habes inchoatam, quam dicimus obedientiam)&eadem si quid etiam in illis praceptis minus seruatur, ignoscit. &c. Atque ita tandem omnia mandata dei facta deputantur, quando quicquid non fit, ignoscitur. Ex quo vides, opinor, eiusmodi esse iustitiam nostram in hac quidem vita, vt peccatorum potius remissione constet, quam perfectione virtutum, quæ demum perfectio in futura vita nobis

c

C

c

(

q

n

I

n

q

Aug.sd Bouifac. lib.3.cap.7. Inchosts obedientia.

Imputatio infti-

Aug.adHieron.

expectanda sir.

Accedit & illud, minime hoc loco prætereundum, quod ad Hyeronimum idem scribens Augustinus, Epistola.29. Charitas inquit, virtus est, qua id quod diligendum est diligitur. Hæc in aliis maior, in aliis minor, in aliis nulla est. Plenissima verò, quæ iam non possit augeri, quam diu hic viuit homo, est in nemine. Quamdiu autem augeri potest, prosectò illud, quod minus est, quam debet, exvitio est. Ex quo virio, non est iustus in terra qui faciat bonum, & non peccet. Ex quo

quo vitio, non iustificabitur in conspectu domini omnis viuens. Propter quod vitium, fi dixerimus, quod peccatum non habemus, nofmet feducimus, & veritas in nobis non est . quod quamtumlibet etiam profecerimus, neceflarium est nobis dicere. Demitte nobis debita nostra.

Plena funt veterum orthodoxorum monumeta locupletissimis testimoniis, sententiam hanc abunde confirmantia. Præclaré quidem illud & Augultine. grauiter Cyprianus de renatis etiam loquens: Nemo, inquit, fibi de puro arque immaculato pectore blandiatur, vt innocentia sua fretus, medicinam non putet adhibendam esse vulneribus, cum scriptu sit : Quis gloriabitut castu se habere cor? aut quis gloriabitur mundum se esse à peccatis? Si autem nemo esse sine peccatis possit, quifquis fe inculpatum effe dixerit, aut superbus, Hyeron, aduersus aut stultus est,&c. Pro hac, inquit Hieronimus, Pelagi. Orabit ad te omnis sanctus. Si sanctus est, quo modo orat pro iniquitate? Si iniquitatem habet, quo modo sanctus appellatur.

Non inuenitur, ait Ambrosius, in vno homi- Ambros lib. Io. ne,tanta concordia, vt legi mentis , lex, quæ in epift. 84. membris est insita, non repugnet:propter quod ex omnium fanctorum persona accipitur, quod Ioan. Apostolus ait, si dixerimus quòd peccatum non habemus, nos iplos feducimus, & veritas in Aug. lib. To. nobis non est. Definam, fi & illud ex Bernardo, epit. 84. quod non parum ad rem attinet, adiunxero.

Quis

ext

de

fin

ca

tu

ni

fi

foll

773

fu

fie

m

na

ex

qu

re

no

ar

371

aj

9

Bernard, fuper Cantic, ferm, 50,

Quis fibi, inquit, ille, id arrogare audeat, quod Paulus iple fatetur se non comprehendisse? Nec latuit præceptorem, præcepti pondus, hominum excedere vires, sed iudicauit vtile, ex hocipso sue ipsos insufficientia admoneri, & vt scirent sane, ad quem iustitiæ finem niti pro viribus oporteret. Ergo mandando impossibilia, non præuaricatores homines fecit, fed humiles, vt omne os obstruatur, & subditus fiat onis mudus Deo. &c.

Deus cur mandauit impossibilia,

Possem innumera hoc genus è probatissimis autoribus testimonia efferre. Sed quid recensendis hominum nominibus aut suffragiis numeradis immoror? quum, vt vno dicam verbo, vniuerfa priscæ ætatis antiquitas, publica prioris ecclesiæ consensio, lectissimi quique ex omni antiquitate scriptores, quotquot vnquam veterem illum pelagianismum à se repulerint, iidem omnes vno ore in hanc sententia cotra te consetiut, nullă esse iustitie in hac vita integritate, qua imperfecta nó exiltat, que ignoscetia nó egeat:nullam hic esse tanta innocentia, que vulnere aliquo careat, que non medicinam postulet, nullum denique sanctorum omnium ita vixisse, vt non ad plenitudinem iustitiæ multum sibi desuerit, ac August. de vera et non necesse habeat quotidie orare pro iniquitafilia panitentia. te, attestante August.quia quotidiana est, inquit, offensio, oportet vt sit quotidiana etia remissio. Quæ quum ita sint tot erudissimorum testium clarissimis confignata suffragiis. Vbi nunc igitur Ofo, de inft. li. 5. Calus il a quam ipfe in institia fanctitate, religione, excel

Hieronymus, Angustinus.

Cyprianus. Orig.hem. 21. in Iofuam. Cypri, de tentati. one Chrifti. Cap.5.

pag.128.

excellentibu que omnium virtutum meritis posita de (cribis?

V bi institia illa operum, que nos deo conciliat, Lib. 2. pa. 44. similesque des efficiat ? vbi via illa que nobis in calum praclaris operum meritis constrata est.

Vbi ascensus ille in Regnum caleste, qui virtu- Lib. 6.p. g. 148. tum maximarum meritis aperitur? vbi sempiterni Regni sedes, quas insté atq, meritò sanctis & caftis hominibus attributas afferis?

Vbireonum denique iliud immortale, qued non Ibilem. folum vt merces & pramium, fed etiam vt legitimum patrimonium, patris sapientia & benignitate fundatum, optimo iure deberi concludis? Quod fi ex disciplina tua, non alitèr quam seruandis mandatis, via ad saluté pateat, sique autore Ber-cant, serm., 50. nardo, eiusmodi sit legis pondus, vt vires prorsus excedat humanas (quod modò oftenfum eft) quid iam reliquum nobis ad sperandam salutem restabit denig;?

Nempe, inquies, si quis virus suas consideret, in Osor, de institus, na virium humanarum imbecillitate difficilli pag. 132.132. tanta virium humanarum imbecillitate, difficillimum fuerit dininum institia statum adipisci. Sin ad dininas opes, qua, si velis, tibi semper aderunt, animo complectare, nihil erit facilius. Hincg, ve ait Mosa, preceptum hoc quod ego precipio tibi hodie, non suprate est, neque procut positum, neque in cale situm, vt dicas, quis è nobis in calum petest ascendere: neque vitra mare positum, ut dicas, quis traisciet mare, nec sam lapidibus incisum, fed fides pracordis insculptum geris. Si enim fidem divinis

dininis promissis adhibemus, prasidium repente diuinum consequimur, quo facillime omnia, qua nobis funt imperata, faciamus, atque ita falui fimus.

Itanè, Osori, salui hoc modo simus seruandis dei præceptis? hæccine tua oratio est? hocque tam facile factu existimas? Quid ni vero, inquis, adintore dinino spiritu? Age, & quantulum hac vox à veteri illa pelagianorum abest, qua recitat alicubi Augustinus contra Iulian . Pelagianum scribens . Sic enim aiebant illi: perfacili studio Sanctitatis, quod Deus adiquat, porest homo ca-Aug.cont, Iulian, pelagial.4.c. 3. rere peccatis. Sed & his & tibi respodente audiamus Augustinu. Nó negamus, inquit ille, adiutorium dei tantum valere si velit, vt hodie nullas cócupiscétias habere possimus, contra quas vel invictissime dimicemus. Et tamé no fier, id neg; tu ipfe negas. Cur autem non fiat, quis cognouit

piendis iis que fieri a nobis nequeunt.

fenfu Domini? No tamé parum fcio, quum fcio, quæcuq; illa caufa sit, quôd nec iusti dei sit ini-Abditum dei con quitas, nec omnipotentis infirmitas. Est igitur afilm in przci- liquid in eius alto abditoq; confilio, cur qua din viuimus in hac carne mortali, est in nobis, contra quod mens dinicet nostra: Est etiam, propter quod dicamus, Dimitte nopis debita nostra. Et paulò inferius: Sapit hæc, qui fatigatus fame, reuerturur ad semetipsum & dicit : Surgam, & ibo ad patrem meum. Et mox. Ideò factum est in lòco infirmitatis huius, ne superbe viueremus, & sub quotidiana peccatoru remissione viuamus. Sed five ifta caufa fit, five alia, quæ multo ampli-

us

qu ris

ha

Se

res

cu

rei

en hi

fci

tel

100 fac

m

cx

de

be

on ač

me

m

ve

ha

10

pa

pr

liū

us me latet, tamen quod dubitare non possum, quatumlibet proficiainus sub hoc onere corporis corruptibilis, si dixerimus, quia peccatum non habemus, nofmetipfos feducimus, &c. Hæcille. Sed quid humana te præmam autoritate, cum res ipfa validifsima voce ex aduerso reclamans, cum vniuerfa scriptura, soli Christo hunc honorem deferens, cum vniuerfalis hominum experientia, & exemplum, cum praxis vita, venè finus hic internos tanquam domesticos testes tuz coscientiæ attingam, manifestum contra te ædant testimonium?

Diuinum, inquis, presidium repente consequi- peutlib.9. mur, que facillime omnia, que sunt nobis imperate, faciamus. & c. Itané omnia? quid ergo, si de primo illo dilectionis mandato te interrogem,qua ex toto corde, toto animi studio debes Domino deo tuo? Quid illud, quo ne onino cocupifcas, iu-Diffinctio fophiberis? An præstas? Scio, qua hic adhibet distinctioné garrulæ Sophistarű Scholæ, secudű substátiá actus,& secudu intetionem legislatoris. Sed nihil moror has subtilitatu fabulas. Illud ex Paulo scimus, quòd spiritualis lex est, nos carnales sumus, venundati sub peccato. Peto nunc, an ipse carnis hac circufusus imbecillitate, spiritualem illa dei Tomosesias compleas ea spiritus synceritate, qua Rom. 7. par est? Responde ingenuè: Taces? Quid ipse præste, inquis, meis viribus non hic disputo, possu tamen opitulante numinis gratia. O callidu cosiliu:postqua omnis tua huc dilabitur disceptatio,

144

# DE CHRISTO GRATIS vt facilia dei mandata astruas, nihilque vis ab co

tic

m

ru

m

cfl

tu

qu

tè

fai

qu

no

cff

tri

Q

in

de

bi

pe

Si

ift

no

ne

-tto

pn

201

be

300

ronimi

præscriptum, quod servari á nobis non possit, nunc post grauissimum somnium (vt cũ Hieronymo dicam)ad decipiendas rudes animas, frustra conaris adiungere (non absque gratia.) At id non quæro, quid per se valeat, sed quid in te efgratia. Sed q id ficiat, aut in quoquam alia mortali homine, omefficiat, id quærinipotens dei gratia? Tu facilia ponis præcepta iustitia, qua, adminiculante diuina gratia, virilem operam nostram non excedant. Et tamen nullum proferre potes, qui vniuersa compleuerit. Nunc quæ ista argumentatio est, posse esse, quod non fuerit? posse fieri, quod nullum fecisse testeris? & dare nescio cui, quod in patriarchis, Prophetis,& Apostolis suisse nequeas approbare? De membrorum suorum refractaria rebellione queritur Paulus ipfe Apostolus, cui, quod volebat, bonum operari minime licebat, & carnalem fe, & miferum, & captiuum clamitans. Au-

gullinus posse quidem peccata in hac vita mi-

nui : non nisi in morte eadem desinere testa-

tur. Idemque ad petrum de sanctis & iustis scri-

bens, firmissimé id eum tenere iubet, etiam iu-

stos & sanctos homines, exceptis his, qui baptizati funt paruuli, sine peccato hic neminem victitare. Et tu lea reuulsas iniustitiæ fibras omnes, in

fanctis arbitraris, vt facillimum effe dicas, præfi-

dio diumi numinis, quod nunquam nen præsto

adest volentibus, vitam fine peccato transigere,

atque ita salute consequi? At longèsecus Hie-

Hieronimus ad Crefiphontem,

Non quid valeat

ronimi stat sententia : Ego enimita, inquit, sen-Hyeron, contra tio nullam creaturam, fecundum veram cofum- Pelag, Dial, I. matamque iustitiam posse esse perfectam, cotterum alium differre ab alio, & diverfas effe in hominibus iustitias, nulli dubium est, & maiorem. esse alium vel minorem, & tamen secundum statum & menferam fuam, poffe iultos nominari, qui aliorum comparatione non iusti furu. Breuiter qui cunctas possideat virtutes; nultum esse fanctorum nec propherarum, nec Apostolorum, 1.Cor.13. quia nuc ex parte prophetamus, & ex parte cognoscimus, necenim possunt omnia in omnibus esse hominibus. Et ad Ctesiphont. Soli hoc illi tribuendum, de quo feriptum est quafi propriú. Hieron, ad Cre-Qui peccatum non fecit, nee dolus in Bentus est fiphont. in ore eius. Quamobrem vt cum Hieronymo, iifdem te compellam verbis, Hieronyme, fi hoc tibi cum Christo commune esse velis, vipossis fine peccato effe, quidiam illi relinquis proprium? Sin aliter, quid reftat igitur y mil vt præcelfi ifti iustitiz montes ; quibus adeo frumetcis, non concidant modo, sed in fumos etiam euanescant, mil speciols

- Pergis adhures nodam velut in fcirpo quarens, qui tamen haud difficili cuneo perrumpetut. Querk quorfiem lex ipieur tanta vinis à Deo Ofo, de iuf, li. 8. prafeript a fit ant in quem finem worbbacille, vi in pag. 197. corum animir, quios tore instituebus, lex fomper inberet: fi nibil corum qua lege fanciebat effet in beminum potestate fururum ? Quid inquis igitur

Psg.168.

num Dem legem iocum putaust, humanumque genus lusis, ea facere pracipiens, qua nullo mode poffent homines exequi? Ac demum re festivo claudens farcasino, O festiuum, clamas, Deum. si ludends generis bamani caufa tantam operam in gete illa tuenda, & instituenda consumpserit ? fd quod perinde se babere dict itas , acfi quis hommem pedibus captum in stadio currere, aut cocum ea, qua in longinquis oris fierent, acriter speculari suberet. Quæ omnia in huius argumenti summam redeunt denique.

Argumentum Oforii.

Ma. Frustra præcipitur, quod præstari non poreft.

Deus nihil frustra præcipit.

Erge : Pracepta dei minime funt im-Con. possibilia.

Vel si mauis in hanc formam colligere.

Ma. Aequis & prudens nomothetes, nunquameas leges prescribir, qua vires & naturam subditorum excedunt.

Mi Deusomnium æquissimus, & sapientissimus eft legislator.

Ergo: Que præscripta sunt in dinina lege, supra vires & naturam sua creaura non funt pofita.

Ad maiorem respondeo bifariám: Primum tenere quidem cam in his legibus; qua lata funt à Nomorberavarumodo in huncfinem, ve exacte impleantur à subditis, vt ex eadem observatione salus statueretur. Nunc verò etfi Deus hoc maxime

Responsio.

maxime voluit, vt leges quam exactiffime ipfius præstarentur ab vniuersis, tamen præter hunc finem, existunt alia & multa & graues caufa, cur lex quæ norma fit perfectæ iustitiæ, licét feruari à Finis et scopus nobis quoad integram obedienriam non poffit, promulgatz legis necessariò tamen esset promulgada, vel vt publicum extaret testimonium, diuini iuditii atque iræ aduerfus peccatum, vel vt ipfi in cognitionem peccatorum & imbecillitatis nostræ faciliùs perduceremur. De quo Paulus, accedente, in- Rom. 7. quit, lege, peccatum reuiguit: vel vt animaduerfa vitiatz & perditæ naturæ imbecillitate, acrius hac adacti necoffitate, tanquam pædagogi ferula impelleremur ad Christum, qui est finis legis quemadmodum & lex pædagogus ad Christum dicitur : siue vt eadem hac veluti pædagogia edoceamur, quó nobis contendendum sit : vt si plenam legis obedientiam minus assequi liceat, saltem in inchoanda obedientia proficiamus pro virili. Qua propter quum tot tantæque subeant causælegis constituendæ, satis hinc liquet, nihil ese, cur lex frustra nobis à Deo imposita videatur, tametsi nec ideo consequens est, quia lex diuina humana natura post lapsum sit impossibilis, quod ad integram Fallacia a non eius obedientiam attinet, propterea eam este in- causa, ve causa, utilein, quum alios tam infignes eadem vsus habeat. Implicat igitur Maior Argumenti fallaciam, qua dialecticis dicitur: A non causa, ve caufa.

Lij.

torum non rationes, sed fraudes potius & falla-

Ofo. de iust.li. 8. pa. 198.a. Hypotiposis seu siccio Osorii.

cias dixerim. Sicenim contra Lutherű colligis, quem velut atrociffimum quendam fempiternæ iustitia adversarium iniustissime producis. Quid magis cum institia, ais, & equitate pugnat, quam dare aliquem panas eo nomine, quod non perfecerit ea,que nulla modo poterat inchoare? Audio, & quid tum poltea? Pergis deinde similitudinis fi-Etione rem ipfam ad oculum depingere, veluti si Dominus aliquis lautus ac morosus; serno, quem habet, manicis ita compeditum, ut fe commonere loco nequeat, domo proficifcens pracipiat prandium ei parare, cibos opiparé condire, ades mundare, men-Sam insternere, de aules etiam intendere, bac, inquam, qui serio homini constricto pracipiat, an non insanus atque demens putaretur? Tum, sidem dominus postea renertens eundem fernum, qui se vinculis eximere unlle medo potuit, vi ea, que iusus fuerat pararet , flagris consciendat & excruciet, ed quod imperium non fuerit exequutus itum, qui tam crudeliter feruum miferum accipit, bominem putabimus, an potius truculentam belluam in humana fecielatitamemicoc. Habes, pielector, tragica nimium crudelitatis paradigma: Accipe nune Tragoediz catal rophen. Quid & quifquam erit tante fcelere percitus, vt tantum furorem, & immanissimisceleris rationem, qua nulla videtur este truculentior, andest summo illi & optimo & Sapir entissims rerum emnium domino, conditori at que

moderatori tam impudenter ascribere? Nemo e- Responsio ad sicquidem quod icio, O bone, Si quem ipfi nosti, tionem propolieffice vt eum digito nobis commonstres. Quanquam nonme latet, quosna hic homines designes. Sed prætermiffis nominibus, vim argumenti tui exploremus, atque ad fingulas eius partes ordine digestas respondeamus.

Pugnat cum inftitia & xquitate, vt pce- Argumentum ex Ma. nas luat aliquis ob ea , quæ perficere verbis Oforii.

nullo modo potuit.

Deus omnia agit cũ fumma iustitia & æquitate.

Concl. Ergo: Deus pænas non exigit ob ea

quæ præstari non possunt. Committitur fallacia accidentis. Haberet fiquidemiultam excufationem defectus hic virium & impotentia, si proprie & simplicitér sic condita natura fuiffet. Nunc quum debilitas hæc nó cum natura ipla primum nata fit, fed contra naturam per peccatum aliunde irrepfit, videndum idcirco, non iam quid possit, aut non possit vitiata hec natura, sed quid debeat simpliciter facere. Itaq; ad Maiorem respondeo, fareorque iniustè irro- Ad maiorem regari pænas ob ea, quæ quo minus observari que- sponso. ant, causa nulla existit, vel in legislatore, vel in natura ipfa, sed in ipsis subditis, suo ipsorum vitio contracta, veluti si princeps legatum quopiám emittat pulchrè sanu & integrum, cui postea in mandatis quedam dat obeunda, quæ facilè exequi potuisset, nisi ipse se claudum & mutilum suo Liii. ipfius

Aug.lib.de per-

ipfius vitio & imtemperantia effecisset, Jam fi in obeundis mandatis, impares fint legati vires, estnè quod principi imputetur, an legato potius, qui sua seipsum integritate spoliauit ? Idque est, quod innuit Augustinus, Libro de Iustic. perfect. Imò ideò, inquit, est culpa hominis, quia fola hominis voluntate factum est, vt ad istam veniret necessitatem, quam sola hominis voluntas excutere non poterit. Quæ igitur de servo constricto, abs te inducitur hypotyposis, nihil ad remfacit, nisi id pariter edoceas, nulla sua ipsius culpa aut causa iniectum esse hoc ei impedimentum. Quod quum abste negari non possit, quæ iam crudelitas in eo statuetur, fi Dominus à servo corrupto & flagitio. fo commeritas pro scelere pænas exigit ? Imò specta magis singularem in Domino clementiam, qui adeò nullas á seruo pœnas deposcit, quasille commerebatur, vt in gratiam etiam præter omne meritum recipiat, imò filium insuper vnice dilectum ad pœnas pro seruo sub eundas exponat. I nunc Osori, atq; vbi de hac re fatis tecu cogitaris, dic tandem, quinam isti fint tanto furore lymphati, qui tam fœia iniultiti v & crudelitatis maculam sepiternæ bonitati ta impudenter aspergunt? Quod si de Luthero setias, & Caluino, quos perstringis tam amarulenter, quid isti queso aliud, quám gratuita Dei ignoscentiam omnibus Christum pro nobis casu fide amplectentibus ex Euangelio ebuccinant? Tantum'

tum abfuntilli ab hac calumnia, quam ipfis iniquissime impingis, vt nusquam reperias, qui acriori studio iminesas diuina gratia opes mortalibus deprædicent.

## TRECCATA QUO MODO delet Christus cum responsione ad obietta Ofory.

( Eterum incursat nos iterum bonus hic an- Ofor, de inft, lib. tagonista alio lemmate, quod prima fronte 2.pa.34. remorari possit nonnihil lectoris animum. Petit enim ab his, qui negant Christi gratia funditus in had vita extirpari peccatum: vtrum poteftati illius, an clementia diffidant? Si enim Christus omnia peccata non delet in his, ques in gratiam recipit,sd enenit, aut quia non potest, ant quia non vult . Si non poffe dixeris , potestatem ilii detrabis : Si non velle contendas, non eum tantum clementia sed sidei etiam laude spolias. Quacunque igitur ratione, sententiam tueare, filium Dei conculcas , & insignem ill comtumeliam interques. Bona verba, vir optime . & qua tandem confirmatione id counincis? (um enim potestas illius infinita non possit ullis difficultatibus impediri, quo minus ea que vult repente perficsat : (umque tanta illius charitas suam olim sidem astrinxerit, fore, vt peccata per Christum deleret , omnique scelere humanum genus liberaret, qua tum audacia hac est Liin. impu-

impurissimorum hominum qui negant peccatum in illis,quos sanctissimo sibi amore dininxit,no funditus euerts? non penitus excindi,non radicitus extrahi? non omnes illius sibra, extirpari? Hac ille.

Argumenti con-

Ma. Succurrente dei gratia, potest natura omne peccatum excludere.

Mi. Succurrit dei gratia iis, qui in Christo renatissunt.

Concl. Ergo: In renatis omnis excluditur pec-

Responsio ad ma-

Si de perfecto gratiæ auxilio intelligas, quod nullis impeditur difficultatibus, & quo omnis natura tolli possit infirmitas, ita vera est Maior, at Minor falfa. Vt enim immensas esse opes fatear diuinæ gratiæ, & præclara charismata, quæ in suos perfundir Deus, at gratia hæc tamen dei peminem ita perficit in hoc feculo, quin sæpe in minutis offendimus omnes, oramufq; quotidie, vt demittantur nobis debita; Imototus fanctorum fermo ad Deum, quid aliud quám affidua oratio est & deprecatio, teste Hieronymo, qua extorquet clementiam creatoris, vt qui nostris viribus saluari non possumus, illius misericordia coferuemur.De quo & pfalmi mystica auditur cãtio. Pro hac inquiens, orabit ad te omnis fanctus in tempore oportuno. Vnde non inscitè colligés Hyeronimus: Si sanctus, inquit, est quomodo orat pro iniquitate? Si iniquitatem habet, qua ratione

Facob.z.

Hieron, contra Pelag, Dial. 3.

Pfal.32.

Hicron, dial. 2.

tione sanctus appellatur ? Iuxta illum videlicet modum, quo alias dicitur, Septies in die cadit iu-Aus, & refurget. Et rurfus. Iultus accufator fui eft Pronerb. 24. in principio fermonis, &c. Adiutat itaque infir- Pronerb. 18. mitates nostras dei gratia, vt minuantur:vt penitus tollantur, id negamus. Adiuuat illa quidem, vt dictum est, infirmicates, at nihilo minus infirmos relinquit, quos perpetuò adiutet. Quanta Christi virtus affulsit in sanctis Apostolis ignorat nemo, quæ tamen eorum firmitatem ad plenum non perfecit, sed ipsa potius per corum infirmitatem perficiebatur. Ex parte, inquit ille, cognosci- virtus mea in ina mus, & ex parte prophetamus. At vbi venerit, firmitate perficiquod perfectum est, tunc quod ex parte, abole- tur. 2. Cor. 12. bitur. Ceruimus nunc per speculum in ænigma- 1. Cor. 12. te, tunc autem facie ad facient: nunc cognosco ex parte, tunc verò cognosca quo modo & cognitus fum.

Verboigitur verespondeam, si eam diuinæ gratiæ opé sentias, quæ obedientiam in hac vita vndique illibatam, perfectamque constituat, protinus id Osorio negabit Augustinus. Qui de primo Iustitia pracepto disferens, quo iubemur Deum ex toto corde, proximum vt nos ipfos diligere : Illud,inquit,in illa vita implebimus, vbi videbimus facie ad facié. Et mox, ideoque in ea, quæ perficienda est iustitia, multum in hac vita Aug de spirim et ille profecit, qui quam longe absit à perfectione l'tera, Cap. 36. iustitiz proficiendo cognoscit.

Postremo, quod à potestate diuinæ gratiæ arguitur,

Poteft Dens que vult. Non vult omnia que poseft.

guitur, non fatisad excludendam peccatinecessitatem facit. Fieri quidem posse aiunt, per dei gratiam absolutam, ne quisomninò in hac vita peccet. Esto sane. Non fiunt tamen omnia, quæ possunt singulari numinis potestate fieri. Ita subleuante nos dei potentia, possemus volare, no volamus tamen. Neque enim omnia diuina fert voluntas, qua potestas possit. At vult, inquis, grauissimoque inbet ille imperio, ut mandata abseruemus,non insurus, nifi sciret possibilia. Verum id quidem, fi secundum eam naturam possibilia intelligantur, quam ipse primum in nobis condidit, ita vt in ipio nulla causa existat, quin vt recta, sic & possibilia præcepta illius censeantur. Neque enim al- Sed audirespondentem hic tibi, commodeque

pa imperantis eft fit Deo. Hiero, dial. 2.

nodum hunc dissoluentem Hieronymum, Deus, dientis, ve omnis inquit, possibilia mandauit, hoc nulli dubium est. mundus subditus Sed quia homines possibilia non secerunt: Ideirco omnis mundus subditus est Deo, & indiget mifericordia eius.&c.

Scionihil in rebus humanis tam arduu, quod non nutu potentia sua omnipotens possit immensitas. Cui nec difficile foret collapsam hac natura fragilitatem in pristinum innocentia statum reponere si velit. Nec dubium quin faceret, si quantum pro infinita sua posset maiestate,tantum pro arcano suo consilio efficere decreuisset . Nunc igitur aut doce in renatis sublatam omnem carnis infirmitate, iplosq; priftine innocentia restitutos, qua omni careat peccato

ac mortis etiam liberetur necessitate, aut define eam iustitiæ perfectionem in hac vita somniare, quæ in nullo hactenus sanctorum omnium, fiue Apostolorum (vt verbis loquor Hie-Hieron, dial. 1. ronimi) fiue patriarcharum, fiue prophetarum

fit reperta.

Cæterum vt hanc remittamus de potentia diuina contentionem, cui nihil detrahimus, quid interim de gratia, quid de clementissimo illius in Adminorem refnos studio ac voluntate dicemus? quid promittenti nobis Deo respondebimus? Quid enim, inquit, an non certissima pactione suam olim fidem aftrinxit Deus fore, ut peccata omniaper Chrifrum deleret? An non tandem bac gratia omni- Oforde iuftli.2. bus adipisci volentibus obuia, parataque promittitur, que genus humanum omni scelere liberet, qua mentibus, quibus influit, formam dinina iustitie protinus imprimat, viresque inuictisimas Ofor.lib.40. subministret, quibus cupiditatem elidere, omnes a- P28.89. nimi labes repellere, turpitudinis & impuritatis fibras omnes extirpare liceat , ita ut compressa De inft.lib.6. iam cupiditate , extincta libidine , sublata contumacis animi prauitate, animus diúino firmatus subsidio, tota mente in diuina legis studium incitetur, facillimèque Dei legem seruet, atque salutem consequatur.

Quidigitur , quum omnia summo potestatis imperio, dinina complettitur maiestas, sit que illius bonitas in nibilo minus, quam potestas infinita, an

gra-

unquam defuturam, aut clementia benignissimi conditoris diffidemus? Absit nefas. At dic sodes, vbinam fidem hanc suam Deus, quam dicis, ita

nobis aftrinxit fore, vt excisis omnis peccati fibris, omnique sublata peccandi infirmitate, genus humanum ab omni scelere perpurgatum ita fanaret, vt compressa libidine, veterisque contagii expuncta omni materia, nullæ refideat in hac vita peccati reliquia, quin facillimum fit iuffis diuinis obtemperare, atque ita falutem confequi? Quo autore, quo teste, quo doctore, quo testimonio aut exemplo verum hoc doces, quod pre-

dicas? Primum, inquies, an non hoc constat odiosum esse Deo peccatum, quod nos vi & immanitate sua, à Dei coniunctione necessario diuellit? Et qui fieri igitur potest, vt Dominus, qui natura iustus & DIAOBixato existit, non peccata omninò tollat de animis eorum, quos statuit fibi amore conjungere? Deinde, qui proprio filio non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit

Responsio,

Confirmatio Oforiana affertio-

illum, quo medo, inquit Paulus, nó cum illo omnia nobis donabit? Quod fiverum fit Pauli teffimonium, constat proinde omni scelere liberari illos, quos fumma illa puritas putissimo sibi a-Ofo.de iuft,lib.2 more deuinxit. Nam aliter, si peccatum non excinderet tantum abest, vt omnia nobis donarit, vt maxima ex parte miseros, infelices & arumnosos esse permiserit. Atque it a demum sieret, vt nullum in nos maenum beneficium per Christum Deus ip-

Pag. 34.

fe in nos contulisse videatur, si nos in servitute peccati deseruit, si servile ingum à ceruicibus nostris, vi fuerat olim pollicitus, minime deiecit. Quin nec vilum adhuc fructum attulit nobis (hristi sangnis in cruce profusu. Adhuc enim in summa miseria versamur, non posumui non ese miseri, quamdiu peccati alligati de tinemur. Accedunt praterea illustrissima ex sacris oraculis testimonia, bac vnam sententiam consirmantia, nempe Christi numine, crimen extirpari, cupiditatem elidi sibidinem coeraceri, humanas q, mentes à peccato liberatas divinam formam induere.

Sic enim à fanctissime Dauide testatum accipi- Ofor,lib.2.p.35. mus. Quantu distat ortus ab occidete, ta longé repulit a nobis iniquitates nostras Et asperges me do- Psal. 112. mine by sopo, & mundabor , lauabis me & super ninem dealbabor. Esaias item futurum pradizerat, Psal. 51. vt omnes qui cum fide in Ecclesia vincrent , sancti vocarentur. Et deleuit vt nubem iniquitates tuas, Efai. 61. & quasi nebulam peccatatua. Similiter Hieremi. Hieremi. 50. as : In tempore illo ait Dominus quaretur iniquitas Ifrael, o non erit, o peccatum luda, ono inuenietur. In Ezechiele porro inquit effundam super EZech. 36. vos aquam mundam, o mundabimini ab omnibus inquinamentis vestris. Micheas item : projetet Miche.7. in profundum maris omnia peccata nostra. Porrà autem Zacharias perrennem illum fonte celebrat, Zacha.13. qui erat aperiendus ad omnium fordes eluendas, 71lud verò foannis Baptiste testimonium quam pre- loan. I. clarum; Ecce Agnus dei, qui tollit peccata mudi. .: .1

## DE CHRESTO GRATIS

Qua tam multa, cumque his, infinita alia quorfum tendunt denique, nifi vt intelligamus, per Christum, omnes deletas esse peccatricis nature nostræ foeditates.&c. In hanc enim summam redeunt, quæ logo verborum circuitu citas ac congeris.

Augustinus.

Delennir peccara per Chriftum. quo modo.

Dan.6. Augnit,

Aug.lib.de perfect lufticia.

Phil.3.

Ad quætamen tam multa, vna est et expedita responsio ex Augustino. Distingue, inquit ille, tempora, et conciliabis scripturas. Delentur per Christum flagicia nostra, Nemini id dubium eft. Sed quo modo delentur, videndum. Delet quidem ille in hae vita, Delebit et in futura. Non vno tamen eodémque modo. Aufertur enim per Christu iniquitas, finemque accipit peccarum, vt Danielis coftat vaticinio. Sed quo modo in hac carne, si guaras : Respondebit tibi Augustinus: Nemo, inquit, tollit peccatum, nist Christus, qui est Agnus Dei tollens peccata mundi : Tollit autemet diminuendo que facta funt, et adiuuando ne fiant, et perducendo ad vitam futuram, vbi fieri omnino non poffunt. In hac igitur vita tantum curfus est ad iustitiam,in altera vita erit brabium . Hæc itaque est nunc iustitia nostra, qua currimus esurientes et sitientes, ad perfectionem et plenitudinem iustitiæ illius, qua potthac in altera vita faturabinur. Hine dicit Apostohis. Non quia iam acceperim aut iam perfectus fim, fratres, ego non arbitror me apprehendisse, vnum autem quæ retro funt obliuiscens, in ea que futura-funt ex-

ten-

tentus, secundum intentionem, sequor supernæ vocationis dei in Christo Iesu. &c. Hic ergo, autore Augustino, cursus, hic profectus est, illicerit perfectio . Profecit autem ille in hac vi- Aug de spirisu et ta non parum, qui quam longe ablit à perfectio-l'iera, ne iustitia, proficiendo cognoscit. Hic velut in stadio currentes de virtute in virtutem progredimur. Illic perficimur. Nunc inchoata tãtum tenenius virtutum femina, Tunc in illa ple- Aug, de perfect, nitudine charitatis, quando perficietur illud in Iuficia. nobis, quod modò imperfectuin est, implebitur præceptum illud, Diliges dominum deum tuum ex toto corde tuo, & ex tota anima tua. Nam cum est adhuc aliquid carnalis concupiscentia, quod vel continendo frænetut, non omni modo extota anima diligitur Deus . Non enim caro fine anima concupifcit, quamuis caro concupiscere dicatur, quia anima carnalitèr concupiscit. &c. Itaque quam diu carnis hoc onere laborant fancti, quam excutere nequeunt, peccarum certe in carne inhabitans abeffe non potest. At quo modo igitur, inquies, tollitur èmundo peccatum, si grassatur adhuc in sanctis percatilues.

Dicam compendio. Nempe qua ratione morterrecoruicibus nostris depulit Christi mors, & ta- Responsio. men morimur. Idem & in peccati profligatione accidir, vepeccato soluti per Christum, peccato tamen non careamus. Semper énim duo hac junctiffimo inter se nexu colligata congre-1.011.7 diuntur

chriftum tellitur.

Ergo et peccatum diuntur, vt vbi peccatum existat, mors necessario eodem modo per consequatur. Quamobrem si caro mortis atrocitate tenetur adhuc illigata, cadem euincitur ratione, perdurare in carne etiam peccati reliquias. Age, & vbi igitur institia illa, inquies, quam peperit nobis Christus? Visscire, Ofori ? Vbi vita est nostra, ibi & iustitia verfatur . Non in carne hac, quam exuimus, fed in illa, quam olim induemus incorruptam. Huiuscemodi sunt enim omnia Christi parta nobis beneficia, vt ipsoru quidem promiffio, vi terra olim fancta hebrais eminus oftenfa, fide ac spiritu in hac vita percipiatur: plena autem possessio non nisi ad alteram propriè solidèque pertineat.

#### ACHRISTYS INCHOAT SVA beneficia in prasenti vita, in futura perficit.

CVmma verò hæ filii Dei beneficia in eo po+ tiffimum fita funt, ve abolito prorfus peccato, deleta morte, nos ex regno exeptos diabeli, invitæ æternæ possessione restituat, in qua Deus totu fe nobis communicet, torusque sit omnia in omnibus ... Acque hoe quidem ampliffimum ipflus opus, fumma dignitate pleniffimum inchostille in mifera hac vita, perficiat in altera, tum cum fiet hos quod scriptum est: Absorpta est Morsin victoriam: vbi mors victoria tua? vbi est Mors stimulus tuus? Quanquam neg; hæc cô dicurur, quali 3113. ....

Ofee.1 3. 1. Cor. 15.

qualinihil interim, aut paru fit in hac etiam vita quod præstet nobis opitulatrix Christi gratia. Quemadmodum suos olim Ifraelitas in vasta quidem solitudine nunquam æterni numinis destituit auxilium, quos introducturus erat in promissionis sedes : ita neque exigua certe sunt Christi erga nos beneficia, non paruæ benignitatis opes, quas cumulata mann, quotidie in Terrapromissionos profundit præfentissima Christi gratia, quum hareditais. in peccatrici hac natura, subinde adiquat infir- Christigratia, mitates, peccata condonat, verbo instituit, qua quantaque spe reficit, fide suffulcit, Sacramentis pascit tain prasenti vegetatque: Spiritu nos refocillat fuo, mune-vita. ribus ornat, corda renouat & excitat ad Spirituales motus rectioris vitæ & obebientiæ, affectus comprimit vitiofos: cuius ductu increscunt in nobis initia vitæ æternæ, agnitio Dei, inuocatio, timor, fides, vera ponitentia, noua lex & imago illius qui condidit nos. &c. Atque hac quum affidua in nos cura, operatur Christus Christigratia indies magis ac magis, id quod in nobis incho-nunquam in suis auit, prouehens ac maturans, non est proinde ociola. quòd otiosa hic Christi gratia cuiquam videatur . Verum discernenda funt tamen initia hæc diuinæ gratiæ, à perfecta illa & integra renouatione natura, qua in glorificatis post hanc vitam conspicietur . Etsi enim nemini dubitandum sit, quin diuina spiritus sancti ope magna conferantur credentibus adiumenta, tum ad ea, quæ grauiter criminosa M.

Rom.8.

Vica fanctorum

cam carnin eft.

tam in juliitia

tione cernitur.

quum fidei : non

funt, effugienda, tum ad excolenda pietatis officia: de quo Paulus Rom. 8. Qui spiritu Dei, inquit ducuntur hi funt filij Dei: tamen non tribuitur renaris solida in hac vita conformitas cum lege Dei, sed ad alteram vitam differtur. Nam vita fanctorum in his terris, vita non carnis sed fidei potius dicenda est: non abtolutæ, in his terns non fed inchoatæ dilectionis & mortificationis. Quippe que non tam in Iustitia cernitur. quam in Iustificatione, non in fanctitate, quum in juftifica sed in sanctificatione : non in puritate, sed in purificatione: non in perfectione, fed in profectu.

Tuftificationis vocabulum millo

Cor ius.

At hoc nullo modo ferendum putat bonus hic nofter, qui fic agisse grévelat, quafi omnis falutis noltræ ratio no in iustificatione (cuius nec modo recipit O. vocabulum etiam vlla dignatur mentione) sed in iustitia ipsa, non in profectu, sed in perfectione virtutum statuatur; nec aliter licear ad iusta illa felicitatis præmia aspirare, nisi obeundis his vitæ officijs, quæ legis præscriptione continentur . O miseix nimis res mortalium, fiquidem vera sunt, quæ tu nobis, Osori, euangelifas. Sed quo tandem Euangelij autoramento hac confirmas qua astruis? Nulla, Ofor de Inflichib inquis, ratio est, aliquem Deo coniungi nist sit illi amicus . Audio . Quid deinde ? Amicus perrò illins ese nemo potest, nisi fuerit illi similis . Istud durius , pergat inductio . Dinina autem similituto tota est vera virtutis studio

0

4.Paz.96.

che exercitatione constituta. Ex his ergo concluditur. Nullam esse aliam viam, qua nos Deo coniungat, niss qua sit in virtutis perfunctione, co praclars officis posita. Age Ex quid tum fiet his, qui septies in die cadunt iusti, & tamen resurgunt? Quid illis porrò omnibus, de quibus commemorans Iacobus. In multis, iuquit, offendimus omnes? quid istis denique quos iubet Christus orare, Demitte no-1. sacob. 3. bis debita nostra.

Poltremò, quod ais neminem Deo coniungi. aut in gratiam recipi, nisi qui sit illi amicus; id si ita sit, quo igitur modo Deus ipse suæ refpondet legi, que inbet non amicos folum colere, sed deprecari etia pro inimicis? Quaso quu Ioan. 3. Deus ita dilexit mundum, vt filium fuum vnigenitum daret, quid aliud mundus hic tum, quam inimicus deo fuerat, quem tanta tamen profequutus est sua gratia? Quid quod deserte testatur Paulus, non amicos, sed inimicos nos deo reconciliatos, adeoque commendari in eo dicie charitatem Christi, quòd pro inimicis sit mor-Et rurfus, fi cum inimici essemus re- Rom. s. conciliatifuimus deo, per mortem filij eius, multo magis reconciliati feruabimur per vitam ipfius. Vide, amâbo, quatum inter Pauli sententia & tuă intersit Osori. Ille recociliatos nos deo affirmat, cu essemus inimici, Tu nemine admittis in gratia, nifi qui ei amicus existat, totaq; vita similitudine illi coformis. Et qui tu costabit mandatu Mii. illud

Gen. 47.

Ofor deint. ling

Nu.96. Lib.8.Nu.:61.

illud Christi de diligendis inimicis, idque exemplo paternæ benignitatis, qui beneficio & folis & pluuiæ non amicos modò dignatur, sed etiam inimicos, fi modò diuini fauoris gratia, non nifi amicis folum, ipfique fimilibus pateat. Atque vt obiter nonnihil hic attinga ex prophetica fcripturæ mysteriis, die quid aliud nobis designat infignis ille receptus Iacobi & filiorum, in terram ægypti, Gen.cap.47 quos Rex humaniffimus ad se perductos, cui ante ne noti quidem suissent, ex alieniginis inquilinos, ex ignotis charos fibi fubditos, non modo in tempub. suam, sed & in amicitia recipit, nulla quidem omnino ipforum caufa, qui nihil fecum adferebant, præter famem & mopiam : fed Iosephisolum gratia, quem rex intime sibi charissimum habuit . hic sub humili historia, quid nobis representat aliud, quam sublime dei filium vnice dilectum? In fratribus, patre, totaq; cognatione, quid aliud quam nos miseros peccatores intelligas, quos delictis mortuos, conuinificauit Christus, atque ex inimicis amicos patri reconciliauit, nullo operum nostrorum merito, aut conformitate, sed folum gratia illa, qua pollet ipfe apud patrem.

Sedage, argumentum Oforianum breuiter in legitimam formam reuocemus, quo fingulas

eins partes rectius intueamur.

Ma. Soli hi cum deo amicitia coniunguntur, qui funt ei fimiles,

Mi. Qui peccatorum labe inficiuntur, non funt

funt deo similes.

Con.

Ergo: Eorum nulli quibus peccati inhæret labes, vllam habent cum Deo conjunctionem:

Atque inde ex contrario fensu colligitur necesfariò concludendum, vt abolitis omnibus vitiorum maculis, eximia quadam institia similitudi." ne, cum Deo conneniat is, qui eius coniunctionem expetat. Respondeo prumum ad Maiorem, quæ non est perpetuò vera. Etsi similitudo morum fæpe vim habet non paruam ad conciliandas amicitias in communi viu vita, vt refert Cicero, at Nihil eft quod non ita tamen omnia, quæ quocunque modo tam alliciat ad adiffimilia funt, opponutur : vt conftere fimul ne- fimilitudo, qua queant, quin se oppugnent mutuò. Vt multa sut sit, vt boni bonos in rebus diuerfa, non quauis tamen diuerfitas diligant. Cic, in dissuit charitatis necessitudinem: quemadmodu Lalio. rursus nec omnes vbique amicitia firmo nexu similis simili inter se coharent, quicunque dotibus ac ingeni- Plat, de amore. is aliquo modo conueniunt. Certè in diuina charitate nullain habet causam hac conformitatis conuenientia, cur in gratiam illius non recipiantur qui proxime ad illius accedunt imaginem. Ita fieret, vt cœteris exclusis creaturis omnibus, solas angelicas virtutes propitio fauore complecteretur cœleste numen. Quanquam ne hic quidem etiam, fi Angelos ipfos spectes, cum diuina fanctitate vlla coalescit similirudinis proportio, Rosenscontra! teste Roffense: Qui iustitia aliam dicit esse homi- ther, Articul, 32 num, quám Angelorum. Et istorum rursus aliam

M iii.

effe,

esse, quam Dei . Sicut igitur hæc Angelorum iufitia, si cum Dei justitia conferas, imperfecta videbitur, & à summa illa rectitudine longè latèque deficiens, & quæ peccato tamen (fortaffis) caret: Sic fi humanam cum Angelica perfectione componas, imperfectione aliqua laborabit, sic tamen ve opera eius non omnia peccato Subijciantur. Hactenus Roffensis. Accedit huc Augustinus, qui institia nostra, qua nunc est, cum illa que futura sit, componens, de eius diffimilitudine hec habeat. Cum fuerit illa,inquit,iustitia, secundu qua viuunt, vbi nulla erit cocupiscentia, ia vnufquifq; metiatur fe, quid est modò, & quid erit tunc, & inueniet in coparatione illius iustitie, ista dana esse & stercora. &c. Et mox paulò. In refurrectione nos credimus impleturos effe iustitiam, id est, plenam nos habituros iustitia. In comparatione illius, fercus-est tota vita, qua gerimus. &c. Age, & quam hic dices, Ofori, fimilitudinis conuenientia intervita hanc stercorea,&

Aug, de tempore Sermone.49.

> ASSERTIO OSORII. probat nullam coire poße cum Deo conciliationem nifi, recissis pror su omnibus peccativeliquis.

illu omnis fanctitatis sumu autore & principem.

latio contra Luoberum.

Aia Oforii cauil. A Texcipiet hic iterum Oforianus forfitan aliquis . Etsinon omnis diffimilitudo distrahit amicitiæ connectionem: at quæ ita tamen diuerfa

uersa simt, vt etiam mutua repugnantia sibi opponantur, ea vrinter se cohercant, fieri ratione nulla possit. Cuiusmodi sunt virtus & vitium, Iustitia & peccatum, Amor & odium. Quamobrem quum Deus singulari ratione, ita per se totus sit natura iustus, ve peccatum non odisse non possit : Contra sic homo totus sit peccato immersis, vt in omni bono opere, iuxta positionem Lutheri, ipsi etiam peccent fancti, in hac tanta rerum inter se pugnantium diffimilitudine, qui fieri potest, vt summa illa Sanctitas, villam ineat participationis conuinctionem cum homine , fi talis fit , qualem Lutherus defcribit . Ita enim Oforius ex bene dictis Lucheri, perperam absse intellectis, atque ad calumniam peius detortis, pessimè struit, non quod verum fit, sed quod ipsi videatur. Sed occurramus primum dilutæ obiectioni : Deinde Lutheri partes contra fænas aduerfariorum incursiones, qua licet tueamur. Ac primum quòd iustitia & peccatum, contraria inter se maxime ratione repugnent, negari id quidem non potest. Quin neque illud minus etiam verum confitemur, Deo exofam atg; explofam esse omnem peccati inipuritatem. Palam fit enim ira Dei de cœlo super Rom. 1. omné impietaté & iniustitia hominu, qui veritatë dei in iniustitia detinent, clarissima vox est Apostoli. Quod qui ita sit, quid superest ergo, nisi vt vita pioru, aut oni vacet crimine in hoc feculo, ficut contendit Oforius: aut fi id fieri non possit, M iii.

168

Cauilli repulfio

Omne judit jum iam penes filium.

70an.3.

Luc. 10.

Vti affirmat Lutherus, omnes fuccumbant iræ Deioporteat . Respondeo cum Diuo paulo, id quidem necessario sequi, nisi accedat Mediator, qui se ira Dei opponat, pro peccatore, qui pro peccato fatiffaciat, qui veniam impetret, qui iuditij emolliat rigorem, imo qui iudicium etiam de reis totum in seipsum transferat, ve iam Iudex sit ipse causæ, qui criminis est condonator. Sic enim in Euangelio audimus: pater meus neminem iudicat amplius, sed omne iuditium dedit filio : Et rursus : Omnia sunt tradita mihi à parre meo. Quæ omnia beneficia, quum à Christo benignissimo mediatore, supra quam credi possit, cumulate accipimus, non est, Ofori, cur in tanta gratiæ amplitudine, tam strictis iustitiz ponderibus nos vrgeas, perinde quafi sub lege modò; non sub gratia essemus. At quanto magis tuo tum officio, tum saluti coneniebar, vt communi pariter nobifcu submillione, gratiæ Dei cocederes; mediatoris agnosceres benificia, omnique mentis gratitudine in sepiternas illius laudes, in come memoriam decantandas incumberes.

Paucis igitur vtrem minine difficilem tranfigamus. Quòd odiofum Deo peccatum effe dicis, nihil est verius. Sed aliud est tamen de peccato, aliud de homine peccatore dicere. Odis quidem ille peccatii. & odit etiammedicus morbum, at non ita tamen, vt agrotum perdat, sed vtianet. Qua de re si mihi non fidis. Audi

Augustinum.

Alind peccatum elt, Aliud homo peccator apud Deum.

Augustinum. Non is Deus est, inquit, qui quæda August. mace. 41. peccata damnat, queda iustificat & laudat . Nul- in Iohannem. la laudat, sed odit omnia, sicut medicus odit agritudinem,&idagit curando,vt egritudo pellalatur. Sic deus gratia fua hoc agit, vt in nobis Minuitur peccapeccatum confumatur. Sed quo modo confu-tum in hac vita mitur? minuitur in vita proficientium : In vita consumetur perfectorum.&c.

### TDE TECCATIS SANCtorum, affertso Luthericentra Oforium defenditur.

7 Enio nunc ad Lutherum, que tu tam indignis modis, ac no dicendis conuitiis, 1mò medatiistam tragice exagitas . Quid ita? Nempè, quia fanctos etiam ipfos peccati infimulare fit aufus. Quod tibi icelu: deo execrandu vi- \* Aug. de vera o falsa pænitent.ca.5. dett.r. ac finulla possit Cur dominus petri peder lauisset,nisi quia quoti-

Latis autorem & princi - Hyer.cont. Pelag. Dial. I. Sine autem peccato percæterofq; primariæ an-

tiquitatis ipectatiffimos scriptores hec iurgia

contumelia maior non diana et offensio, oportet vt fir quotidiana etiam remisio. &c.

folum in fanctos ipfos ho- Cypria . Si autem nemo fine peccato elle poteft, reines fed in totius fancti- quifquis fe inculpacum effe dixerit, aut fiperbes

pem intorqueri. & Quill petuo diuing folins est porestatis. Itaque au da codem impetu in Hye- exemplum qui absque poccato suerit inperpeturonimu fimiliter, in Au- um, Aut si dare non poss s, conftere imbecilitagaftinum, in Bernardu, per efic,et effe poffe Raltorum illudas auribus.

luas, aut Lutherum non fine his condemnes ne-

Ofor de inft.lib.2

Opera renstorna quo modo bona funt, quo modo percata. Aug. in prim. quanqua. Pfal. 31. Crède in eum qui inflificat buna opera taacife bona, na mec bonailla appellauerim qua-

diunon de radi-

ce bona proce-

cesse sit. Quum nemo sit istorum omnium, qui cuiquă, præterquam foli Christo titulu hunc honoris afcribendu existimarit, ve omni prorsus offchionis nota careat. Non, fed Latherns, inquis, omnes mortales quatumuis in fide confirmatos, in peccato versari, atque in sanctis etia, quadin statu fuum cum fide tuentur, peccatum vigere contendit, adeog, eosde in omni bono opere peccare profitetur. Et quid tam recte quifquam dixerit vnqua, aut fecerit, quod perperam narrando, commentante maxime calunia, deprauari non possit? Quod de peccatis fanctorum afferit Lutherus, fi cum statu quaftionis, verba commodè appendantur, nihil habet piaculi. Veluti si quaratur, vtrum opera renatorum bona in hac vita dicenda fint, an peccata: Non negat Lutherus bona quidem esse renatorum pia facta: Sed hoc ipfum, quòd bona fint apud deum illique placeant, id non ratione ipfius operis prouenire, sed ratione fidei & mediatoris, cuius causa placet deo pia suorum studia, & inchoata obedientia, quamuis alioqui fua natura imperfecta. No igitur in eo est controuersia, an renati iunante Dei gratia, piè ac præclare aliquid operari queant in hac vita. Neg; an possit absoluta Dei gratia in renatis id præstare, vt opera ipsorum omni vacent peccato. Sed an gratia Dei in hac carne, cuiquam renatoru, tanta suppe-

ditet iustitiæ perficiendæ facultatem, vt illius vl-

Status cotromerfia in quo ver fatus.

lum

lum opus existat tam integrum ac persectum, vt

frad normam exigatur diuine legis, venia non egeat, & Mediatore. Quod fi autem misericordia indigeat, cum labe igitur & peccato

Aug. de civitate lid 19.cs.17. Ipfa iuftitia noftra tanta elt in hac vita, ve potius semissione peccatoram confet, quam perfectione virtuenm.

Hye oni, in Ezech, lib. 14. cap. 46. Perfpicum eft, omnem hominom quauis ad perfectionem vanerit, tamen indigere mifericordia Dei, &c.

adnectatur necesse est, vt iam laus sit mediatoris, non hominis: imputationis, non actionis: gratiæ, non meriti:fidei, non operum : quòd opera renatorum & fanctiffimorum hominű Deus fibi grata habeat. Neg; verò aliud est bonorum nostrorum rectitudo, quám dei ignoscentia, & iuste seueritatis remissio. Vnde rectè concludit Apo-Rolus, cos qui ex operibus legis funt (nó de malis sed de perfectissimis vtiq; loquens operibus) fub maledicto esse. Atque hacquidem ratione verum est, quod refert Lutherus, iustum in omni opere bono peccare: non quod opus ipfum le- ad Hieron. Chage Dei præscriptum peccatum existat, sed quod ritas qua id quod quicquid minus est, setentia Augustini, qua debeat, in vitio fit. Ex

diligendnm eft, diligimus, Hac in aliis maior, in aliis minor, in aliis nulla. Plenissima vero, que iam non possie augeri, quamdiu hic homo viuit, est in nemine. Quamdiu autem augeri poteft, illud quod minus eft, quam effe debet, ex vitio eft, &c. dem in Pfalm. 142. Nullus vnquam bonum opus

fecit tanta charigrum, in quo non aliquid desideretur, hoc est, in tate, quanta potnit et debuit, quo non peccatum infit, fi ex stricto legis rigore

iudicetur.

quo haud obscure ap-

paret nullum esse opus

in hac vita tam inte-

TDE GRATIA DEI, QVO modo ca definitur apud Oforiu, cum confutatione definitionis.

Rescunt argumenta, quoniam de gratia renatorum incidit hic mentro, oftenditur, vel inuita Didectica, Gratiam Dei nihil aliud, quam iustitiam elle & virtutem, hoc nomine, qued qui maxime ca fit qua deo nos gratos efficiat, nec quic-Ofor de Iuft.li. 5. quam gratu devese possit, quod non sit ei simile bac Nu.127.128. b. conclusione effectum satis putat, qui nibil nos similes deo reddat prater folam iustitiam & virtutem, gratiam proinde nibileffe, si virtus non sit & iuftitia. Quid multis moror? si gratia ea ab Osorio intelligatur, qua totics per omnes epistolas comniendat nobis D. Paulus, vtrumque falsum est, quod contra Apoltolum hic assumit episcopus. Neque erim recte definitur hoc modo gratia, vt

Gratiz definitio, juxta Oforium. Tho. 12. queft, 100,ad tertium

eft quod virtus, fed principium

disputans ille de gratia dei. Etsi eam reduci posse non negat ad primam speciem qualitatis, quòd virtus tamé fit, id prorfus renuit ac refellit, in hac denique sententiam concludens, quod habitudo Gratia non idem sit quedam advirtutes infusas presupposita, tanquam'earum principium & radix. &c.

nihil sit aliud quam virtus aut iustitia. Ac prin um

virtutem esse,id plane negat Thomas in summa

Theologica. Parte 12. quell. 110. articul. 2. vbi

tantum vircutis. Præterea in Sentent. Lib. 2. Dift. 26. Art. 4. catem de re arguens, quòd gratia & virtus non

fint

fint idem: Si virtus, inquit, ab eodem haberet,& quód virtus eslet, & quòd Deo gratum redderet, consequens esset, vt omnis virtus idem faceret. Atque ita quum quædam virtutes per actus, non per infusionem acquirantur, sequeretur secunda hæresin Pelagianam, quòd ex libero arbitrio homo gratus efficeretur. Sin autem ab alio, non ex codem haberet, & quod virtus sit, & quod gratu Oforius confuta-Deo reddat, oportet quòd gratia & virtus non. fint idem secundum rem. Diversis enim effectibus, qui divisim inueniuntur, diversa principia respondent.&c.

tus a Tho, Aqui.

Quod fiita fit, vt gratia virtus esse negetur, certé quod gratia non nec iustitia cadem ratione dici poterit, quum iu- iustitia stitia sub genere virtutis necessariò contineatur. Et quid mirum interim, finostro huic tam malè cum Lutheranis conueniat, qui neque cum suæ etiam classis doctoribus ac ductoribus angelicis, in tam apertis Theologie capitibus, fatis congruat? Sed ratiocinationes nunc ipfius, ac probationum firmamenta, cuiusmodi sint aduertamus.

Id nos Deo conciliat gratosque reddit, Argumentum O-Ma. quod fimiles nos illi efficit.

Mi. Sola iustitia est, qua nos similes Deo o um, pro iustitia reddit.

Con. Ergo: fola iustitia nos conciliat gratosque efficit.

Sequitur deinde τέτις τις προαρεμένοις το ακό Autor aliud, ex eodem constructum fundamento

forii et pontificioperum.

argu-

argumentum.

Gratia nos Deo gratos facit atque con-Ma. iungit.

Iustitia gratos nos Deo efficit atq; con-·Mi. iungit.

Ergo: Iustitia aut gratia est & virtus, Con. aut nihil eft.

Primum, argumenta hæc æque vtraque eodem laborant Elencho, quippe quæ præter legitimas ratiocinandi leges concludunt affirmative in fecunda figura, ita vt sunt ab Osorio posita lib.5. Cæterum subleuemus laborantem hic boni viri dialecticam. Ita enim potius (ni fallor) ex definitione gratiæ colligere voluit,

Argumentum.

Ma. Cuicunque convenit definitio, recte conuenit definitum.

Mi. Definitio gratiæ rectissimè quadrat in iustitiam.

Ergo : Iufitiæ conuenit ipsum difi-Con. nitum.

Responsio ad argumenta,

Respondeo ad minorem per inficiatione. Neg; enim que propria definitio est gratia, eadem iustitiæ conuenit, quum res ipse longé inter se dispares fint, tum quoad causas, tum quoad effectus. Etenim fi Thomæ credimus. Gratia principium & causa est iustitia, omniumque virtutu: Albertus magnus Iustitia causa non est gratiæ, sed eius potius effectus. Quin nec multum à Thomæ sen-

in fentent, lib. 2 . difti, 26, art. 4.

tentia recedit Albertus Ratisponeusis, qui in eandem

andem sententiam commentans, eadem diflinet art. 4. hæc habet. Gratia est habitus vitæ vniuerfalitér ordinatus, non fecundum gradus ordinatorum, sed quatenus relatio totius vite ducitur ad confecutionem finis . Hoc autem non facit iustitia, nec virtus, quia non necessariò iustitia in eo quòd iustitia, vel virtus, facit dignum vita aterna, &c. Quod si verò propria veraque causa perquirenda sit, quæ nos diuina dilectioni conciliet, dignosque vita æterna reddat, cam non in iustitiæ operibus fitam effe, sed ex alia causa proficisci comperiemus, Quanam autem ea fr, Christus ipse magister optimus, te docebit in Euangelio. Cui non aures modo arrectas, sed fide etia adhibeas rogo. ato; obsecro. Sut enim ipsius in Euagelio verba: foan. 16. Pater enim ipse diligit vos, quia vos me dilexistis,& credidistis, quia a patre exiuerim. Ex quo vides non iustitiæ aut virtutis nostræ, sed chariffimi solum filii sui causa fieri, quur nos Deus pater cura ac amore suo prosequitur.

Quid ergo, an non iustitia, inquis, ho- forii quo probamines piè iusteque versantes in hoc seculo gra- este aliud, quam tos Deo efficit? Quod fi fit, non potest ali- gratia. ud existimari quam gratja. Quicquid enim Deo gratos reddit, gratia meritò censetur. Iustitia gratos Deo reddat . Est ergo gratia. Quod ad minorem attinet, haud equidem abnuerini, quin iustitia, veres Deo est gratiffima, ita gratos deo reddat, fi perfecta fit, diuna-

Argumenium O. tur juftitia nihil

que perfectioni respondeat. Quod quum nobis in hoc feculo donatu non fit, alia nobis ara querenda est, aliis opus adminiculis. Proinde fi apud Deum gratiam vllam inire studemus, ad Christum nos conferamus, fide eum amplectamur oportebit. Quanquam verò non me fugit, quò spectat, et quos sequitur magistros, quo denique nititur fundamento bonus hic argutator. Nititur enimueteri & obsoleta illa , nec tam vsu trita, quam leuitate futili & iciuna distinctione scholasticorum, qui gratiæ vim multiplicem pro sua fubtilitate in duas plærique, nonnulli in tres aut plures partes dissecant. In gratiam nimiru gratis

Gratiz varia difinctio apud scholasticos.

Lombardus fen-Gratia operans prourniens, Incipiens liberans. Gratia cooperans fublequens, pernciens.

Adjutans.

datam,& gratum facientem.Rurfusque posteritent.1.2,d.ft.26 orem hanc, anatomica velut sectione, in venas plures distrahunt, in operantem, quam in tres rursus riuulos diffundunt, præuenientem, incipientem, liberantem Deinde in cooperantem. quæ similiter triplex est. Subsequens, proficiens,

d

V

C

C

ficat.

O Christe sancte, quo studio, quanto conatu, quas telas hic nobis aranearu:n nectunt nugatores isti, quo salutiferam quatia doctrinam fumis Gratiam vocabu- ac fuligine suarum nugarum obruant. Nam si de lum in Enangeli-cis et Apostolicis gratia illa dicendum sit, ad quem omnis salutis literis, quidfigui nostræ ratio refertur, quis exliteris Euangelicis & Apostolicis eam no intelligit ita descriptam, vt sola existat, quæ in gratuita Dei indulgeria erga miseros peccatores posita charos habet in Christo filio, quoscunque in eum credentes, peccata

peccata cis condonat, spiritum suum, vitam & eternam felicitatem ifdem , licet alioqui immeritis, filij sui causa clargitur. Atque huius quidem gratiz etfinon vna fit operatio, effectus verò diuerfi, variag; charifimata pro donorum diuerfitate : at ipfa tamen non nifi vna est diuina gratia, quæ nobis ad falutem & gratis data, & quæ gratos Deo eos efficiat quos fernarit, vna eademque causa et seruandi & renouandi existat.

Quamobrem meritò istorum reprehenditur Conera Tombardistinctio, qui per gratiam gratos facietem intel-dum, Thoman, scorum, he con-ligunt habitus, & dona diuinitus collata, acque que assertantes, ex his ineptissime concludant homines de gratos effici, quum fola sit misericordia in Christo mediatore, qua non folum nos dilectos fibi habeat, sed electos etiam habuerit, priusquam vllis donorum ornamentis imbueremur. Præterea si ita habeat res, quemadmodum isti difiniunt, vt non fola in Christum fides, sed dona habitusq; virtutum diuinitus infusi Deo gratos reddant: quid igitur de ijs dicetur, qui etiam extra Chriflum, multa sæpe huiusmodi nobiscum præclara charismata possiderunt, in quibus aquè nobiscum non modo certant corum permulti, sed vincunt etiam non nulli, Cuiusmodi sunt genera linguarum, dona fanationum, prophetia, virtutes excellentes, acumen ingenij, vires corporis, ornamenta animi. Iudzi spem fortem in Deo habent. Turcæ charitatem inter se retinent. Quidautem, an istos etiam Deo gratos ex ijs

Rom. s.

effici affirmabimus? quod dictu abfurdum fit. Vt igitur concludamus, fatemur charifmata hujulimodires effe, quæ vitam hanc exornent, naturamillustret, dei liberalem benignitate nobilitet, fed quæ tamé nos neg; regenerent, neg; iullificet apud deu. Id enim foli Christo debetur per fidem,nec conuenit aliis creaturis quibufcunque tribui : iuxta illud D. Pauli: Iustificati igitur fide, pacem habemus apud Deum, per Dominum nostrum Iesum Christum. Quanquam non me latet interim, quid hic respondeat. No se agere de operibus iis, quæ viribus naturæ gentes peragat: nec que ex ductu folum legis extra fide á Iudeis fiunt, sed quæ ex fide Christi. Quid ergo, an non præclara, inquiunt, operum huiusmodi studia Deo sunt cordi? An non illi pergratum, acceptumque habetur, quicquid rectum, quicquid cum virtute & honestate coniunctum, quicquid ex officio & pietate cum fide susceptum rectè geritur? Huic vt respondeam, tria obiter incidunt observanda. 1. Cuiusmodi sint ope a ista de quibus agitur, perfectane, an secus ? 2. Quo modo deinde placeant, per se, an ratione fide:? Tertio, quantopere placeant, an vi vitam aternam emercantur, vt veniam violatæ iusti. æ impetrent, vt opposita ira Dei, vindictam omnem auerrant, possintque in eo consistere, sine aliqua peccatorum remissione, vi iuditio satisfaciant? Nam hæc omnia necessaria attentione hic spectanda funt. Primum quum fummus ille rerum opifex

ti

n

fa

Tria in operibus bonis spectanda.

opifex Deus, summe sua sit natura fanctus, omnisque bonitatis perfectio, costat nihil per se illi acceptum xai suxerson enar, quod aliqua imperfectionis labe fordidatuin, non modis omnibus exactissime ipsius puritati respondeat. Nunc verò quum veriffimum fit, quod nec ipfe negat Ofor. neminem vnquam tam bene subducta ratione ad vitam elle, qui perpetuum vita curfum fi- Ofor. ib. 5. Pag. 119.6. ne grani aliquo lapfu confecerit: nec vllum esse ttatum animi diuina gratia ita constitutum, quau.s fit diuinis opibus exaggeratus, in quo nihil fuerit vnquam vel perfidia violatum, aut errore mentis offensum, aut negligentia prætermissum: aut Aug. de cinit. dei, quod denique no conftet remissione magis peccatoru, qua perfectione virtutum, quid restat ergo nisi aut falsum sit, quod de humana perfectione notter hic crepat. Ofor, aut aliquid certe exquiratur oportet, præter virtutes ipfas, quod inchoata hæc initia nostrarum imperfectionum diuinæ perfectioni commendet, ac fauori reconciliet.

Quidnam illud ergo existat, quód peccato-

res Deo reconciliatos reponat in gratiam, superest id modò peruestigandum. Cum autem iustitia,vt dictum eft, nolfrarum virtutum, perfici hæcreconciliatio non possit, totum proinde munus hoc reconciliadi in fola dei gratia positu esse fatendum est. Id quod nec ipfinobis negabunt In sola dei mitepontificii, qui in eo fimul conueniunt cu noltris, ricordia comis hominem gratia iustificari. Sic enim ab Osorio continetto iusti

iplo ficatione,

Nij.

Ofor, de iuftic. 11b. 6. Nu. 151.

Ad benignisatem et grat:am Dei

ipso diserte testatum his verbis audimus: Non igitur qui meritis, inquit, fanctorum bominum cœlum eribui dicunt, Dei gratiam labefaltat, ve quidam homines imperits dictitant, fed admirandum gratia ipsius effectum debitis laudibus illustrant . Hi enim sumus , qui omnia sanctorum omnina renocare merita ad Dei benignitatem & gratiam referenvideri volunt pa-pista, qui re ipsa da existimemus, ita ut sit perpesuò dicendum. Non nihil faciunt mi- nobis Domine, non nobis , fed nomini tuo da oloriam. &c. Præclara quidem verba audio, fi non verba fatis iam nobis dediffes Ofori : Verum qui res ipsas & argumenta, totunique orationis ductum cum iuditio expenderit, longè aliud comperiet, nihil te minus agere, quam quod verba præ se ferunt, nihil enixius toto conari studio, quam vt sub plausibili gratia titulo, aduersarium gratiæ (vt cum Augustino dicam) tam occultum tegas, cum cateris tua caterua confodalibus : Qui omnes in eadem edocti schola in hoc vnum tanquam figno dato, conspirare videntur, vt omnem grativ Euangelica vim euertant, fidei certitudinem pessundent, consolationis omnem obruant firmitatem. Quis etenim gratia locus, te obsecro, si non gratuito munete conferentis, sed meritis fanctorum hominum vt ais, cœlum, tribuatur? Et quid Paulo igitur respondebis Apostolo, qui negat iam gratiam esse gratiam, siquidem ex operibus res agatur apud Deum? Vnde non immeritò contra te tuosque id afferri possit, quod

and Augustinus olim, contra veteres suitemporis Pelagianos pugnans, induxerit. Sic enin contendis: meritis fanctorum hominum calum iure meritoque tribni. Contra August. Aug.lib.de pati-Apostolica doctus authoritate, Si vllis, in- 50.11, Cap. 20. quit, meritis datur, iam non gratis donatur, sed debita redditur : ac per hoc non vero nomine gratia nuncupatur, vbi merces, vt haber Apostolus, non imputatur secundum gratiam, Rom. 4. fed fecundum debitum. Vt autem vera fit gratia, id est, gratuita, nihil inuenit in homine cui debeatur: alioqui ex sententia Apostoli, gra- Antithess intor gratiam et meritia non esset gratia. & c. Age, & quo tandem co. tum. lore hæc inter se repugnantia coheræbunt? Affirmat Augustinus cum D. Paulo, gratiam nihil inuenire in homine, cui debeatur. Vt sit gra-Contra pontificij miritis fanctorum cœlum, ceu iure debitum tribui contendunt. Quid pugnantius? Gratia, ait ille, non folum Aug.de.patientiiustum adiuuat, sed impium etiam iustificat. a Cap. 20. In quo gemina diuina gratie effectio, fructulque tum in iustis adiuuandis, tum in impijs iustificandis, cernitur. Quorum vos altero contenti alterum vel indignè pretermittitis, vel quod fœdius est, oppugnatis scelerate, dum nullam admittitis justificandi gratiam, nifi que cum virtute & justitia meritorum conjuncta videatur. Et tamen post hæc omnia, quum nihil contra gratiam hostilius dici possit, persuafurus est nobis suauis hic Rhetor, phaleratis osoralib. 8. N iii.

#### DE CHRISTO GRATIS

suis dictis, minimè ipsos esse, qui dei gratiam labefactant, vt quidam imperiti homines di-Mitant, sed qui admirandum gratia effectum debitis laudibus celebrant, omnia fanctorum merita ad Dei benignitatem, & gratiam referenda doceant . Atque istud quidem certissimum fatemur, nihil esse quod ad gratiam Dei non sit referendum, vnde Hieronymus pro sacrilegio ducat, si quis absque gratia, posse se non peccare putet. Sed adhibenda hic explicatio est quid Gratiæ velit vocabulum, ex Euangelica cautione. Gratia enim in literis facris non tantum intelligitut de auxilio spiritus sancti, sed vtrumque complectitur,& gratuitam imputationein, quæ fit propter Christum (quam pontificii perferre nequeunt)& auxilium spiritus sancti in exequendis virtutum officiis.

Cratiz vocabulu diftinguinir.

## TONTIFICII ET gelici quatenus conueniunt & discrepant in vocabulo gratie intelligendo.

quid intelligune pontific:i,quid Euangelici.

Graniz vocabulo OVodigitur videntur pontificii fimul & Euangelici, iustificationem hominis gratiæ affignare, in eo simul vtrique conueniunt. Sed hoc illi suo loquendi more, nos nostro dicimus. Interhosverò, & Euangelicoshoc interest, quòd illi nomine gratiz intelligunt dona tantum, qua conferunturiis, qui iultificantur, nimirum habitus, quos appellant, infusos, & præclaras dotes

dotes pulcherrimarum, virtutum, aliaque id genus, quibus electi gratuito Dei dono imbuuntur. At diuersa pars aliter ex Scripturis edocta, patrumque confirmata sententijs, quum videant hæc ipfa dona diuini Spiritus, quoad in carne hic viuitur, nostro vitio imperfecta esfe, negant posse homines illis iustificari, quando ex his nulla ratione possit divino iuditio satisficri. Eòque fit, vt cum D. Paulo iustificationem di- Gratia Dei qua uinæ folum gratiæ & misericordiæ ascribant, fensu nos intifinon quæ virtutum remuneratione aliqua, fed cat. imputatione potius iustitia, & peccatorum constet condonatione. Non igitur, quod rectè affirmant, omnia bona nostra opera ad gratiam diuinam referenda esse, id nos in illis reprehendimus : Quod nec ipsi Iudæi, nec Turcæ denegabunt . Sed quòd gratiam hanc non rectè secundum Scripturam definiunt, id meritò improbamus. Quod enim ita ab ijs definitur gratia, vt nihil sit aliud, quám habitus à Deo infusus, bonitatis & charitatis eius con- Gratiz definitio fimilis, quo illum habens gratus Deo reddi- iuxta Scholastitur, operaque illi facit grata, & meritoria: cos. hæc quám vitiosa sit finitio, & Scripturis & ratione perfacile ostenditur, quum latius definitum pateat, quam definitio . Siguidem gratia, qua Deus Iacob dilexit, Efau verò odio Habitus infufus. habúit, priusquam aut boni quicquam fecissent aut mali, gratia crat : quæ tamen non crat lacob. habitus aliquis, vel naturali vi ingenitus, vel Esau. N iii.

Definitionis re fatatio.

Paulus.

Latronis exempl:,Publicani,lapolico c.

Tide: Christi infina noftra.

Gentium conuerno.

Aug de patientia Ca 7.20. 21.

dem vocati ante opera, iuftificati fine operibus.

par gratiam infusus, quo illum habens, vt verbis ipsorum loquar, gratus deo reddebatur Iacobus. Consimilem in modum gratia, quæ Paulum in media persecutione mutauit in organum electionis, non erat habitus infusus, sed habitum infuium præcesserat, priusque Christo gratum reddeb at, quam habitus gratum faciens infundebatur.Idem de latrone, de publicano, de laprofo, caterisque in Euangelica historia permultis dicendum est: quibus non habitus infusus, sed fides tantum infusa saluti suit. Nam alioqui quid vox illa voluit domini toties in Euangelio repetita : Fides tua te faluum fecit ? Quæ vox fi vera fit, aut igitur fides iustiria est : aut iustitia certé feruare nos nullo modo poterit. Eademque ratio de gentium connersione afferri potest, quas olim à fado paganismo, ad Euangelii communione accerfit diuina gratia, non ob inharentem iuslitiam aliquam, sed propter multam ipfius dilectione, qua indignos & perditos peccatores est profecunis. Quid de ipsis porró dicemus Apostolis, quos vtique non iustos, vt refert Augustinus, sed iustificandos elegit Christus, quum diceret. Ego vos elegi de mundo. Quòd si de mundo eoselegit Christus: vtiusti essent, prius ergo in mundo iniusti erant, quos de mundo elegerat, vt iusti essent: Sin iusti prius erant, & non de mundo

Peccatores adfi- peccatores, quos de mundo elegit Christus : ipfi ergo prius elegerut Christum, vt iusti eligi ab ipso possent . Sed non ita factum est: Ipse enim

aitillis. Nonvosme elegistis, sed ego elegi vos.&c.

Hæc Augustinus. Ex quibus minime obscurum est, quemadmodum electio & iultificatio nostra per Christum parta, non iustitia aliqua operum, sed gratuito solum dono gratia perficiatur. Vnde apud Paulum electio gratiz dicitur, non iustitiz, hoc videlicet argumento. Quod si fecundum elediper gratiam, inquit, iam non ex operibus. Quan- onem gratiz fuedoquidem gratia iam non est gratia. Sin ex ope-runt. et c. ribus,iam non est gratia. Quandoquidem opus iam non est opus.&c.

Quæ quum ita sint, necessario cosequens est, iustitiam que tota in operum cultu occupatur, Ofor.li.5.pa.127. non rectè gratiam esse ab Osorio appellatam. Accipe igitur Augustini argumentum.

Argumentum Augustini.

Gratia est, quæ & eligit & iustificat impium.

Iultitia inhærens iniultum non iultifi- Aug. epiftol. 106. cat.Si enim impius, quo modo iuftus ad Alipium.Graest? Si iustus, quonam modo iniustus canturiniusti, de dicetur?

cia eft qua iultifiqua nobis dubitare fas non eft.

Con. Iustitia ergo gratia non est . Alioqui iuxta D. Paulum, si ex operibus iustitia, Gratia iam non est gratia.

Ad hæc, gratia dei, quæ gratuita est ipfius indulgentia, quum locum propriè non habeat, nifivbi gratuita eftiniusta posseresse vindicta : nec vlla sit iusta vin- dulgentia, voi dicta, vbi perfecta viget iustitia: falsum igitur vindicta.

jufta poffeteffe

Ofor,lib, 5.

Errant a scopo

fix aduetiarii.

fit oportet, quod assumit Osorius : aut iuftitiam effe que nos deo gratos faciat, ipsamque ese gratiam, aut nibil effe. Verum enimuero ve hoc Oforio disputadi gratia tribuamus, posse fieri fortasfis, vt cultus hic iustitiæ, splendidusque apparatus fanctiffimaru virtutum, quibus diuina nos exornat gratia, nomen hoc fibi impositum acciplat apud Scriptores nonnullos, vt gratia aliquo modo dicatur : At quid tum pottea? quid hoc ad conqueftionis Papitrouerliæ nostræ institutum? quum gratia ea non fit, que nos inftificet apud deum, sed altera adhuc gratia opus crit, qua ipsamet iustificetur. Neque enim id agitur hoc loco, fintne nostra omnia ad gratiam & benignitatem Dei referenda. Quis enim tam Scytha eft, qui dubitet? Neque infuper de eo ambigitur, placeantnè Deo pia Christianorum opera? Sed an Christiani propter pia sua opera ita Deo placeant, vt ob cadem iustificentur:vt iram effugiant,vt mortui reuiuiscant,vt induant immortalitatem, vt in gloriam coleste recipiantur: Tua fic tota pugnat oratio, as si nulla alia statuatur via & ratio ira Dei anertenda, & salutis aterna comparenda, nisi assidua charitatis exercitatione, pijfque ac fanctis actionibus. Quoniag; omnis rette vinendi institutio, non à nostra solunature veribus, sed à Dei gratia proficiscitur, que fide coparatur, ideo quicquid de gratia ac fide in literis Dei facris vsquaminter legendum occurrit, id mox ceu certiffimum testimonium detorques, ad confirmandum iustitiam bonorum operum,

Ofor.lib.3.p.68

Ofor.lib.4. Nu.103.104.

69.

operum, fimulque ad gratiæ ac fidei defensionem. Quod quo illustrius lector perspiciat, simulque suauis interpretis acumen admiretur, vnum è multis ac propè innumeris, exempli vice depromere libuit . Veluti vbi Paulus hæc habet verba: non ex operibus que fecimus nos, Tit 3. fed fecundum inifericordiam fuam faluos nos fecit.&c. Hunclocum Ofor, fequutus fuum Ho- Hofius. fium perinde interpretatur, ac fiverba Apostoli non aliter intelligenda fint, quam de operibus, non non auter intelligenda integuam acoperum, for offerlib. 4= is, que nostra proprie existunt, sed de illis, que fi - Na. 104. de videlicet vigente & incitata peraguntur. Oc. Audiuimus Oforium: Accipite nunc ex cadem Tripode Tridentina, strepentem Hosium . Opera, inquit, que agunt, ea ratione bona exsstunt, vt Christi sunt opera, non ipsorum. Quatenus enim ipforum sunt, quambbet bona vi- Ex Hosio confut. deantur opera, haud quicquam ad vitam condu- lib.5.pag.451. cunt aternam . Quatenus autem Dei funt, manuumque eins opera, ita ex ipfins beneficentia, & infinie titulo , & mercede regni calestis digna babentur. &c. Vnde de bonis operibus tota eorūratio & oratio huiusmodiest: Opera in nobis non nostra videt & coronat Deus, sed sua: Ad- Hosius, ibid. ditque porrò idem Hosius suo more contendens, Datum iri calestis regni mercedem, ifdem operibus nostris quide illis, veru non propter coru, quatenus à nobis proficiscutur, dignitate sed propter (briftu, cuius manuu, vt inquit Aug. opera sunt. Ipseenim qui vines & habitans in nobis eft operatur ea.

Eague

### DE CHRISTO GRATIS

Nu.451.

Andrad.lib.6.

Explic.

Eaq; caufa, quod magis rideas, pergit hic phormio Lutheranos tanquam gratix hostes traducerc, quippe qui multo granius, vt ait, quam ipsi, Bx Hofio, lib. q. gloria Christi detrabunt, crucemque eius enacuant, & precium sanguinis imminuunt. Etenim qui regeneratorum opersbus detrahunt, non illorum, fed Christi meritis derogant, unde omnis illorum pendet dignitas. &c. Hac Hofius cui non mulcum dissona voce accinit Andradius in hac verba P4.181,Osthod. scriptitans: Cum in nobis inhærere iustitiam dicimus , minime fane Christi iustina ac meritis vim autoritatemue derogamus, cui omnia animi ornamenta accepta referimus : sed augemus potius & amplificanius, quum non ficticiam & imputatiuam iustitiam, qua hi qui reipsa scelerati funt, iusti habentur, nec funt; sed veram solida & expressam animoque mirabiliter impressam nobis promeruisse dicimus. &c. Nec multo inferius: Imò vos quidem Lutherani in Dei filium humani generis liberatorem iniuriofiestis, vos, inquam, illius amplissima benefitia imminuere atque deprimere studetis: qui ea peccata manere dicitis, qua ipse sanguinis sui lauacro deleuit, fordibus cos inquinatos esse iudicatis, quos ipse infinita virtute mundauit, iustitiamque nobis illam præripere conamini, qua multis cum laboribus, ac languine humano generi promeruit.

Responsio ad admeriarios,

Non est quòd hic te submoneam, piélector, quid de strophis & offutiis istorum statuendum,

Hactenus Andrad.

quid

t

T

t

quid tibiiph cauendum fit . Qua fraude fimplicitatem peruertunt Apostolica doctrine, quibus tenebris suas obtegunt fraudes, quis tam nullo mentis captu præditus est, aut tam parum in facrarum lectione rerum verfatus, qui non vel clausis etiam oculis perspiciat, quám hac ev Sep προς επ O, nihil ad pauli mentem respondeant? Ex quo minime difficilis præbetur æstimandi copia, quid de toto hoc hominum genere, ipsorumque ecclesia, quam falso nomine Catholicam iactitant, fentiendum videatur, que Romana ecclefia monstra hac tanta errorum & dogmatum Ziza- pseudocatholica. nia in vulgus spargat, in scholis tucatur, in templis deprædicet, quæ huiufmodi nobis dogmatillas, & prælligiarum artifices emittat in medium, qui non leues modo venas ac riuulos finceræ doctrinæ vitiant, sed quæ ipsos etiam sontes petunt, fundamenta Apostolica institutionis, labefactent ipsosque adeo neruos simplicissime veritatis conscindant atque dilacerent. Quzenim vis maior contra scripturas Dei asferri, quid ctudelius contra Christi gratiam, cotra pauli metem hostilius, contra Christiane sidei sanitatem grauius dici aut singi possit, quam quod siguli gratiz sub larus isti Romanenses in pestem & ruinam totius religionisreip. Christiane, commentitijs suis versutijs contuleruut? Quid enim de communi religione. de peccatis singulorum, de statu reip. Christiane speradu putemus, si eò res redierit, vt sublata, aut contracta amplitudine hac misericordie Euangelica,

gelica, adrationem iterum bonorum operum fimus renocandi.

## DE VIET EFFICACIA DIVIna gratia, uberier contra aduerferios disceptatio, corum obiectis re-

Bondens.

ofor, b. 6. p. 151 AT negabunt isti sese diuina gratia quicquam detrahere, quin potius proprium hoc scelus Lutheranorum este, non fuum, quum ipforu omnis huc ratio specter, ve misericordiam Dei communiant, debitifque taudibus celebret? Quid ita cedo ? Quid enini, inquiut, an non præclara factorum opera deo placent? Recté, & quid tum postea? An non eadem opera, à Deo ipso autore profecta, ad benignitatem illius & mifericordia funt referenda? Quidni? Accipe nunc igitur, catholice lector, conclusionem fatis, ni fallor, Romanocatkolicam. Ergo, qui detrahit bonis operibus à Chritto factis, derogat diuin r gratiz & milericordia. Recte istud. Sed quis quefo istis detrahit? quis negat bona opera, quæ Christus in nobis viuens & inhabitans operatur, esse bona opera? Aut quis debitam laudem illis dignitateque cripit ? Atqui id studiose Lutheranos moliri garrit Hofius, contendit Oforius, exclamat Andrad. Quid ita obsecro? Quia bonis operibus susceptis, salute, quæ illis debetur, no tribuut, sed in fidem folum transferunt. Quidigitur, an qui rectis

Andrad lib. 6. 2.483.

rectis operibus falute non afcribunt, nihil propterea tribuere operibus, aut contumeliosi in Dei gratiam cenfendi sunt? Contra qui fidei Christiane detrahunt, vitæ æternæ promissione, amici

ne illi gratiæ flatuentur?

Quin eadem ratione lucem in tenebras vertamus, & tenebras in lucem : Christus in fepulchro maneat, refurgat Moses iudex viuorum & mortuorum . Sed age : quibus tandem freti argumentis hoc disputat isti? Quia, inquiunt, ex fonte diuinæ gratiæ promanant opera iustitiæ. Quid autem? an non fides in Christo mediatore dei donum æquè existit singulare, arque ex electione diuinæ gratiæ proficifcitur? Sed audiainus plufquam catholicum modo argumentum.

Argumentum.

Sola dei gratia iustificamur. Ma.

Bona nostra opera ortum ducunt ex so- Pseudosyllogis-Mi. la dei gratia. mus.

Ergo: in bonis operibus omnis confistit Con. nostra instificatio.

Eruenda nobis fraus est huius paralogismi, iterumque explicandum vocabulum gratiæ, quod Ad Argumentum aliter in maiore, aliter in minore fumitur. responsso. Illic enim pro misericordia accipitur, & bene- Gratia condouolétia dei vitronea, qua gratis nos redemit, qua nans seu remischaros habet in Christo Iciu, & condonat nobis sionis. peccata, qua deniq; ipiritu fuum & a terna nobis felicitate impartit. Hæcq; gratia condonationis

propriè

Rom. 9. 6. 4. Coloff. I. Rom . 3 .

Gratia duabus partibus distribustur.

propriè appellatur, de qua paffim concionantur Icripta Apostolica. Non est volentis, nec currentis sed miserentis Dei : Et iterum : peccatum vobis non dominabitur, quia non estis sub lege, sed sub gratia. Et quod ex Psalmo idem citat Apo-Holus: Beati quorum remissa sunt iniquitates,& quorum tecta funt peccata.&c.Porrò quod alibi apertissimè testatus, Iustisicantur, inquit, gratis per gratiam ipfius:fimulq; ne quis dubitet, quid voce gratiefignificetur, mox subiungens, ve-Bratia renouans. lutque se explicans subinfert : per redemptione quæ est in Christo Iesu. At quid hac redemptionis adiunctio fubinnuit aliud, qua peccatora omnium remissionem? Vt hoc sit argumentum : Ea gratia iustificamur, qua redimimur. At gratia nos renouando non redimit. Ergo gratia nos renouante non iustificamur. Venio nunc itag; ad Minorem,in qua vocabulum gratiz aliter, quam in maiore fumitur. Illic enim pro remissione, seu redéptione : hic pro renouatione ponitur : hoc est, pro efficaci diuinæ inspirationis energia, in conferendis donis & muneribus, quibus eos, quos prius iustificauit, postea exornat. Vnde duplex emergit gratiæ distinguedæ ratio, pro alia atque alia hinc inde diuersitate effectuum, quorum alter in operum malorum remissione, alter in bonorum operatione confistit. Atque illa quidem gratia condonans, hæc renouans dicitur. Quaru ex altera falus flut & iustificatio impiorum, ex altera enascuntur piorum recte facta, quanqua non plena

plena tamenilla, neque perfecta. Respondeo nunc itaque proposito Argumento, quod labo-rat non vno errore. Primum quod quatuor terminis. constat terminis. Deinde ex meris conflatur particularibus: Ad hæc in Minore præter morem differentium, fit mutatio casus, cu servandus effet idem casus in maiore precedens, sieque sequeretur Minor: At bona opera nostra sunt sola Dei gratia. Aut certe in maiore seruadus erat ide casus minoris sub hac forma. Bis nostra iustificatio oritur ex fola Dei gratia. Omnia bona nostra opera ortum ducunt ex sola Dei gratia Ergo ex bonis operibus fluit onis nostra iuttificatio. Ita vt vera huius pseudofyllogismi ratio no ad prima, fed ad fecuda figura fimpliciter pertineat, coclu- Parologianus in fecunda figura des affirmatiue fimul & abfurdiffimé. Perindé ac concludens affirfi quis ita arguat: Extime terræ confluta est cor- matine. porea nostra naura. Olle fictiles coffantur ex liino terre. Ex ollis ergo fictilibus producta eftcorporea nostra natura. Quid verbis opus? quoquo modo argumetu fuu formetilli, aut reformet, nuqua hoc efficient, ve opera legis, fiue que fecimus nos, fiue que in nobis creat diuina gratia, caufă in fe vlla salutis cotineat. Que enim hec cosequendi ratio est? quia habituales operu influentie, que nos Deo gratos efficiant, non aliter qua á gratia cooperante profiliunt: fides ergo, fine inherente iustitia minime iustificat, nec alia re costat salus, qua bonis operibus. Veru quum duplex sit operu ratio, alia corum, que precedunt fide, alia corum, Operum duplex

Rom. 14.

quæ subsequuntur, de vtra iftarum parte intelligant scire velim. Si de præcedentibus : At ea peccata esse non negabunt . Quod enim ex fide non fit , ex vitio est . Sin de subsequentibus sentiant, at ista aut perfecta esse dicent, aut imperfecta. Si perfecta, eiul que notæ fuerint, quæ non folum fecundu fubftantiam, fed fecundu modum etiam agendi, imperatis in lege fatiffaciant: quorium igitur personat quotidiana illa vox ecclesia. Demitte nobis debita nostra?

Aug de natura & gratia. Reparatio respondebunt, qui agratia Christe , esfi fit incheata, quantum ad mentem, nondum tamen est consummata quantum ad carnem: quod erit in patria vbi homo non folum manca existant, qua perfeuerare poterit, fed etiam peccare non poterit.

Aut quid Augustino perté refellit quod astruunt . Contrà, siimperfecta, languida, ac tandem ratione Deo iudici ea nos gratos efficient, quæ per fe ioiu-

Arg' mentura a fimilicomparatioi.c.

na, vitiis ac maculis aspera funt, aliaque gratia egeant, cuius commendatione Deo placeant? Quod si summa illa ac sempiterna puritas, in leuiticis sacrificiis ferre non est dignatus, quod vllo modo mancum aut squallidum, aut minima labecula fordidatum, quod deniq; non modis omnibus exquifité integrum ac illibatum videretur : si in leuitis ipsis & sacrificis tanta exigebatur partium omnium integritas, vt fas no esset intra adytum sanctuarii eum intromitti. qui vllo corporis membro oblasus, aut par-

Leuit. 22. Dent.15.

te deformis, aut næuo affectus fuiffet : an tu conspectum sanctissimi numinis cu ista semilacera & pannosa imperfectione sullinere te posse arbitraris? Quare quum non nisi numeris omnibus perfectu ac illibatu fit oporteat, quod apud tremendum illud perfectissimæ iustitiæ tribunal indemnes nos,omnique absolutos crimine iustificer, minime id certe in opusculus nostris situm esse quisquam puter, sed in operibus solum filii Dei, non quæ gratia ipfius habitualis, vt aiunt in nobis operatur, sed que pro nobis ipsemet & prestanda benignistime suscepit, & suscepta cumulatissime preftitit.

IQUA BENEFICIA NOBIS ex (brifto proueniunt, quida, in his benefisis maxime fectandum fit.

A Tque illud demunrest, in quo potissimum elucet ineffabilis erga nos gratiz diumz amplitudo, quod omnipotens ille rerum moderator & opifex deus, pro fingulari fua pietate qua mundu dilexit, filium fuum nobis donatu miferit fieq; miserit, vtille pro nobis omnem impleret iustită pro sese enim ve impleret nihil erat opus, Christus omne le quod si pro nobis impleuit, quid iam obstat, gem impleuitnoa quo minus nostrum sit, quod pro nobis sit fa- pro seie, sed pro ctum ? aut quorsum pro nobis ille face-nobis, Si pro no-ret, quod sciret necessariò á nobis ipsis ad per illum imple-salutem esse faciendum ? Quod si iuxta mus.

O if.

Tho. 1.1. q. 109. Pag.259.

Thome fentenciaris, que cunque per amicos posfumus, & nos ipfraliquo modo poffe dicimur: quanto igitur rectius, que pro nobis amicus non possit modò, sed etiam præstitit, nos ips endem & poste, & præftieffe existimandi fumis? Haco: illa permaxime gratia eft, quam nobis vbique adeo ebuccinant ettangelica litera, ad quam omnis nostra & falus & consolatio fit reuocanda, quam Paulas Apostolus à Christa acceptam, tot laboribus aprid gentes diffeminaunt, tanto spirinisferuere educule, tot illustrauft fignis & miracolis, tot demque scripturis & certiffimis teffimoniis confirmauit. Quo magis odio digni funt α αν ζίπαλοι, αντίπαυλοι Romanenfes ifti, non in aliud, ve videtur, occupati, nih vt abolito Chris fli Enangelio, vi enerfis doctrina Apostolica fudamentis, iam olim à primis maiotibus rectiffium ingerune no mé positis, aliud nunc Euangelium inspergant a-

Aliud Euangelibis pleudocatholici Ramanenies.

nimis Chritanorim . Nam quidahud vniuerla iftorum molitur liftitutio, qui de gratia, de side, de iustitia disputantes, ita ex principus sus philofophicis rein gerunt, ve qui fummulas corum, diflinctiones, corrolaria & dogmata aduertat, non Christianos ex Euangelio, ex Christo, ex Paulo docere, fed veteres illos ex antiqua Academia Philosophos aut ex lege Mosaica Thalmudicos in medium reunisteere iterum fennae, nifi quod hoc folum inter ipfos, veterefque interfit Philofophos, quòd hi nomen quidem gratia & fidei

vicunque verbis palliant, re verò ipfa; quid vox

Thomiffica philosophia.

gratiz, quid fidei vis velit in Enangelio, haud aliter in ils cacutire videntur, atque fi Paulu aut parum legerent, aut minime certe intelligerent. Homines iplos non infector, quos magis comiserandos duco errores hominum, quoniam non mediocrem labem religioni aspergunt, Christo iniuriam, vim Paulo inferunt, simplicitatem obruunt Christiana fidei totam denique Euangelica institutionis synceritatem argunis adulterat, atque in humanam quodam modo philosophiam redigunt minime profecto perferre conuenit.

Quod quo conspectius animis & oculis cluceat intuentium, primum quid dinina veritas, deinde quid humana placita nos doceant, aufculta-

re paulisperne pigeat.

Cum autem dux res potissimum existant, in Summa vniverse quibus vuinerfatum falutis, tum religionis nottre falutis et religiofumma continetur, Gratia, & Fides, quarum al nis nostræ duatera Dei efterga homines, altera hominibus er- bus in rebus maxga Deum conuenit: in vrraque mentes vt quam et renourt oue rectissime instituantur Christianorum permag- per gratium, niteferti Ac Gratia in iis quidembonis ceminir, Gratia. quæ donata nobisà Deo promissaque sunt, Fides Fides. in illis verlatur officiis, que maxime á nobis debentur Deo, summèque exiguntur. Vt ergo gratie rectè rationen teneamus, que quantaque fint munera illa, que in nos partim cogeffit, partim promifit diuina benignitas, videndum elt Qua de re quid statuant pontificiæ Theolo-Oii. gie'

ime cernitur, fide

Beatitudo apud Scholasticos doctores inquo; consistato

Theologi de fúmo bonophilofop kátes.

Pelagiani gratia

Augustinus gratia propugnator aduersus pelagianos.

Papista semipelagiani.

Papifiz in quo conuentum Felagianis

giz scriptorculi superest vt excutiamus. Quod vero de hac re doceant in hunc ferè haber modu. Népè cum finem humane vite statuunt in beatitudine, tum de hac ipfa, quam ponit beatus Thomas beatitudine, schola philosophatur Theologorum, haud alia ferè ratione, quam philosophi olim de suo summo bono, ad quod summa ope, strenuis laboribus, & virtutum maximarum meritis, cuiq; pro virili fit enitendum, Idq; quum Pelagiani superiores posse nos per vires natura præstare affirmabant, non deerant mox alii, qui adiutricem Dei gratiam libero naturæ arbitrio opponentes, impium hoc dogma & fortiter & feliciter ex scripturis reiectum exploserunt. Subiit deinde post hoc alterum theologorum genus, qui sequuti Augustinum, contra Pelagianos ita contendebant, ne posse quidem nos velle bonum per libera arbitrium, fine gratia aut vitam æternam fine gratia vllo modo promereri-Ac recte quidem iftud. Ceterum quod iidem adiuncla rurlus gratia, non negant posse nos ex operibus vitam promereri, idque ex condigno: In et quantulum inter iplos & pelagianos interfit, haud multum video: præterquam quod in modo tantum operandi discrepant nonnihil.Illi enim fine gratia, hi non nifi per gratiam operantur: A scopo tamen rectæ iustificationis æq; vtriq; aberrant. Quam enim verum illud non est in potestate nottra costitutu esfe, fine dei gratia, recte quicquam moliri, tam falsum est rursus gratiam

gratiam hanc operandi, non in aliud esse diuinitus nobis comparatam, nisi vt opera progignat meritoria quibus iustificemur. Quanquam neque id quidem inficior, quin spiritus diuina gratia, & ferax & secunda maximarum sit virtutum, quæ nunquam possit esse ociosa: At non ideo esse ca fatis ratione consequitur, meritis istarum virtutum palmam deberi æternæ salutis, quemadmodum magno strepitu garrit in scholis vulgus sophistarum. Sic enim princeps huius factionis Thomas, cæteriq; eius disciplinæ ovu-

mérenos de gratia disferentes, in suis sumulis pe- Thomas Acuin: rinde gratiam hanc definiunt, ac si nihil sit ea a- et thomista quo pacto gratiam liud, quam habitualis quæda insusso cœlestis do- desiniunt, ni in essentia anime, quod sit principium operis

meritorii . Sic enim

definit Thomas. Nec multu ab eo recedens Guillermus, Gratiam hanc formam appellat à deo nobis gratis dată fine meritis, quæ gratu faciat habente, & opus eius bonum reddat, & & meritorium. Ex his igitur vulgaris conflata definitio, ita nobis gratiam defignat, vt fit bo.

næ voluntatis donum gratis datum, gratum faciens habentem, & opus eius bonum reddens.

definit Thomas. Nec Tho. 12.q. 109. art. 6. Vi voluntas pramultū ab eo recedens paretur ad bene operandum, & ad Deo Guillermus, Gratiam fruendum, requiritur habituale gratia hanc formam appellat donum, quod sit principium operis merià deo nobis gratis dată toru.

fine meritis, quæ gratu Guillerm.in Sentent, lib. 2.qu. 26.art. 1. faciat habente, & opus Uulgata definitio apud Scholasticos.

eius bonum reddat, & Albert in Sentent lib. 2. dist. 26. art. 2. & meritorium. Ex his Gratin est habitus in essentia anima, qui igitur vulgaris conflata secundu virtutes infusas persicit ad actu definitio, ita nobisgra- & babentem facit esse bonum.

O nij. Que

fcholis Gratiz de finitio.

Vulgaris & trita Quo modo autem bonum reddat, rationem

Scholafticiinter fe diffentifit in ratione Gratie.

apponit Albertus: Quatenus nimirum per virtutes, veait, infusas, hominis voluntatem perficit ad actum.&cc.

Thomas Bonauentura.

Scotus.

Ofot.li.5.p.126 b Gratiam virtuté effe negas & Quid igitur gratia eft, fi virtus non eft s

Thomas contra Oforium.

Fides exclufa a iustific vione, per Thomistas.

Thom.12.q. 109. ars.5.

Ex his modò satis constare arbitror, que hactenus interiftos in schola pontificia increbuit, de vi & natura gratie opinio. In qua nec ipfi inter se satis congruunt theologi. Alijenim habituale hoc donum influentis gratia, in effentia animæ fubiectiue (vtipforum loquar dialecto) collocant, in quibus est Thomas & Bo. nauentura. Alii non ad effentiam, sed ad potentias anime, tanquam ad proprium subiectum referre maluerunt . Quorum Scotuselt, eiusque ordinis affines . Sunt rursus, qui Gratiam ipfam nihil aliud, quam virtutem effe putant, id quod Oforius his libris forriter tuetur: At multo fortius Thomas hanc hæresim retundit, idoneisque rationibus iugulat. Summa verò summularum omnium huc redit denique, vt fides sola excludatur à iustificatione, nec vllam isti instificationem aliam agnoscant, nisi quæ in exercendis operibus fit posita: nec in aliud donatam nobis gratiam hanc ipsam arbitrantur, nisi in hunc finem ad implenda (vt aiunt ) Dei mandata, secundum debitum modum, fine qua corum impletio meritoria alioqui esse non poterit.

# TRIDENTINORUM IN DE. finienda Gratia error excutitur.

L'Xposui sententias theologorum aliquot variè inter se diffluentes, in vno hoc tamen mirè concordes, quòd comuni velut syncretismo omnes in hoc conspirant, vt salutiferam gratiam illam, quæ fola nos iustificat, peccatoribus eripiant. Adiungamus porrò his, quo recensui, recentiorum, fi placet, temporum, sophistas, tum maxime Tridentinos proceres, eiufque concilij fectarios, quorum scripta, dogmata, Sena-. tusconsulta quum leguntur, quid tandem indicant ? verbo dicam, & verè , outle vivies. · nihil errore non plenum, nihil à genuina verbi veritate non alienum. Quidnam veró istud erroris sit, ne frustra eos incusare videamur, paucis sed veris explicemus. Nempè cu gemina sit paterne erga nos, gratiæ in scripturis testificatio:altera, qua filiu: altera qua Spiritu fuu: illu ad morte, hunc ad vitá hic excolendá gratuito dono no- Duo eximiadona bis impéderit, ingés vtring; domi, nemini id qui-dininirus nobis dem non fatendum est. Filium donauit, quo nihil filius, ac spiritus erat ei charius : Spiritum impartit , quo nihil dei. habet cœlum excelfius. Quorfum verò vtrumq; dilargitur, quo modo donat viibus nostris, quo fi ne, quo fructu quid spectas, qua causa adductus, qua necessitate, qua pietate permotus benignifimus reru pater ac coditor, perlibenter id primit

Filius Dei quur nobis datus.

symmystis perquirerem. Nempe si gratia diuini spiritus adiutum, vt aiunt, liberum arbitrium, tantum merendo per infusas virtutes potuisset, quãtum ad salutem obtinedam sat foret, quid igitur causa erat, quur Christo dei filio tota hac imponeretur provincia? Quorsum fanguine eius opus erat? quur non vitæ illius parcitum est á clementiffimo patre?Sin aliter ita fit,vt fine Christi morte catera omnia gratia adminicula, haud quicquam opis præftare possent, ad expediendum redemptionis noftra negotium, relinquitur proinde ab istis sciscitandum, quid de Christo affirment, solumne eum servatorem agnoscant, an minus? Ara; equide scio id minime negaturos, quin Christum solum esse servatorem confiteantur. At restat interim id mihi vt respondeat: Quo tandem modo folus hic feruator fuos fernet, folane sua innocentia, & morte, an adhibitis aliis præterea præsidiis? Quæ si requirenda necessariò censeant, cuiusmodi tadem illa sint presidia, sciendum est. Respondet Aquinas cum suis gregalibus, ea esse charismata à spiritu sancto comparata, & habituales infusiones charitatis, simi-

Spiritus fanctus

Thom.12.qu.II4.art.4. Motus humanz mentis ad fruitionem diuini boni,eft proprius actus charitatis, per quem omnes actus aliatum virtutum ordinātur in hunc finem, secundum quod aliz virtutes imperantur a charitate, et ideo meritum zetenz vitz primo pertinet ad charitatem &c.

lefq; exercéde iustiix facultates, quæ nisi accedat adiuméta, nó ea esse morté Christi, quæ fola per se satis ad promeréda saluté valeat.

Age

Age & quid fi accedat igitur ista? Tu demum plena perfectaque iu-Sticiam inde confurgere, partim ex Christisaguine, partim ex renouatione nouarum qualitatum, que iustificatos nos Deo reconciliet. I-

Cenfura Colonienf, fol. 148. 149- Chriftis morte sua hoc meruit, vt credentes imbuautur charitate et al is virtutibus, quibus iam acceptis qualitatibus propeer meritum Christi homo ipse in herente iuftitia meretur maiorem inflitiam, reconciliationem et tandem vitam zternem. &c. Irem fol. 170, Fides tantum eft causa preparatoria

et via ad iuftificationem, vt alia re postea iufi simus coram Deo, non fide apprehendente

Christum, c.c.

ta enim Andradius cum fuis Tridétinis iustifica- Andrad lib.s. tione, qua Paulus simpliciter sidei tribuit, in duas partes discindit, quaru altera peccatoru remissione, altera legis obediétia costare affirmat. O So- Inflificatio duaphistica theologia pestem, & præstigias no fere-bus partibus dedas?atqui hac distinctione fiet,vt Christus no folus, nec totus ia seruator existat, sed spiritus qualitatum largitor. Quippè si vnica formalis cau-

Ortho.exp.p.463

sa nostræ iustificationis, quemadmodum disputant, non nisiin fola ¶ renouatione interioris hominis, per voluntariam suscepti-

Tlacob.payua, Orthod. Exp. 6.p. 470, Tum confercur spiritus, quim adventante iuftitia, iufti efficimur, Tum perro iulti efficimur , quado peccatis omnibus extinctis, charitate renouamur diffusa in cordibus noftris pet spiritum. Quæ demu charitas quia animum diuinz legis amore informat iultitia dicitur.

onem gratiæ & donorum constituatur: quid iam reliquum erit, quod Christo seruatori, eiusq; sanguini tribuatur, nisi vt tingat is solu merita nostra quæ demű fic tincta, nos in cœlű rectà perferant. Quod fiita fit, vt no fola mors Christi, omnis plenæ redemptionis nostræ partes perficiat, quorsu ille, aut quo modo cossumata passione, cossumatu

Fructus dominicz pasionis qua late pater.

esse dicebat? aut quo modo per sanguinem crucis cius iam pacificata funt omnia in colo, & in terra, teffante Paulo? Quid quòd ide Paulus qua multis in locis, cuctifq; epittolis, την άπολυίρωou nulla alia in re,nifi in fanguine & cruce foli filii dei collocat, in quo habemus (inquit ille) redemptioné per languiné iphus: Atenim quo modo per sanguinem pacificata vniuersa dicemus; fi charitas, cateraq; renouationis dotes, et merita ea fint, quæ Deo nos gratos efficiant, maxima+ Christus folus ex que partem ad se trahant nostra reconciliatio-

Episef.1.

feruat orum.

nis? Quæso, quid hoc aliud est, quam Christum officio persona fuz fervator, fpinon officio folum, fed de folio etiam fuz gloriz ritus fanctus ex cyclopico furore deturbare? fuo officio adiutor et consulator

> TDE MERCEDE ET · 31 E. ritis bonorum operum.

> Vid ergo? An nulla, inquient, iuftorum funt merita? Nulla meritorum merces in cœlis relinquitur, quam copiofa adeò in scripturis promittit Christus? Quid, nihilne nobis ad vita totus ille apparatus inhærentis iustitie coducet?nihil profuerint tot labores, & fuppellex fanctiffimoru operu, quibus per spiritu sactu couestiti ad plenitudine iustitiz indies proficimus magis ac magis? Respodebit his Augustinus, ac primum de meritis. Si quæras, inquit, nullané fint iuftorum merita? Sunt plane, quia iufti funt. Sed vt iusti fierent, merita non fuerunt. Iusti enim facti

Refponfic. Aug.epilt.105.

facti funt, quum justificati funt. &c. Nonex Iufitia nonex meritis igitur iustifunt facti, si Augustino credimus, fed ex iustis nascuntur merita. Ex quo vim accipiunt. intelligas non ex factorum dignitate aut gratia Ex persona creæstimari personam, sed ex instificata persona dentis factorum dignitatem pensari meritorum. Quamobrem dignitas actima-quem iusti ex meritis non fiunt, teste Augusti-periona. no, fed merita ex inflificatis vim accipiant ac dignitatem, facile hinc constat, quid de meritorum mercede judicandum fir . Etenim fi confimili modo quæratur, an nulla fit fanctorum merces in coelis, quod respondet Augustinus de me- Merces functorum ritis miltorum, idem & ego de mercede fan-quo modo in ctorum fateor, non deesse sanctis mercedem scriptuis statufüt, merces ipsis ascribetur, no propter ipsa opera, quòd facta fint, sed quia fancti sut, qui operatur. No chim operibus, fed operantibus, no cœlu, fed in cell's merces tribuitir fanctis. Vinde aute fure Non colom mer fancti, fi quis pergat quererc. Redeo ad Augusti- ces est fanctis, sed nur Inde fanctos effe, vnde & iusti efficientur. No ex operation, sed ex fide operation. Exempli gratia fi quis Ethnicus aut pharifaus à Christi fide aliehus hoc idem factiturer, quod Christianus, licét ampliora etiá præfaret, nó placeret tamé opera. Et qui buius displicerent facta?placerent Chri-Mani, nifi propter fidem? Illudque eft, quod prophetica iam olim veritas prenunciauit futurum, vt iusus ex fide viuat, non ait vt fidelis viuat ex institia: Ex quo vides vitam hanc, qua per fidem filij

Rom.6.

filij Dei viuimus, non operum meritis reddi, fed fide costare & gratia. Gratia enim & donu Dei vita aterna. Si gratia, vbi merces? Si donum, vbi iam merinim?

Obiectio de przmiis propofitis.

Responsie.

Quod officii nomine debetur, nullam meretur gratiam. Luc. 17.

Ponuntur.

At quid interim dicendum passim obuijs in

Scriptura testimonijs, quæ pijs operibus ingentia sape pramia proponunt? Principio, quodobedientie nomine à nobis debetur officium, nuilam commeretur gratiam. Quis vuquam slipendiario famulo mandans officium, pro co, quod obedientiæ nomine debuit, laudem aut gratiam impartit, aut vllam propterea hæreditatis sux portionem assignat? Quid Dominus ipse seruis eiusmodi respondet in Euangelio? Dicite quia serui inutiles sumus, quod debuimus facere, fecimus. &c. Age & quurigitur merce-Pramia in scrip- cedis nomine appellatur ea, qua Deus nostris turis quorsium pro rependit benefactis? Dicam . Proponit Deus præmia. Sané quidem. Sed idem proponit pericula & certamina. Videt optimus Agonothetes, quæ ganteg; tetationum subeunde sunt procellæ, quot exantlandi labores, quot quantæque incumbunt afperitates:videt per varios cafus, per quot discrimina rerum, via illa arcta ad regnum capellenda sit ijs, qui verè in Christo sunt infici. Itaq; quominus fuccumbant animis, pergantq; alacriores in suscepta militia, ostenduntur premia tanquam Tà Beaceia quadam zai viniliqua ad exuscitandos animos. Quibus benignissimus pater cruces suorum, & perpessiones spe pramiorum

orum propositaleniat ac consoletur. Hincque illa mercedis & remuneration u crebra in scripturis mentio. Non quod digna muneribus existant, que sancti in hoc seculo sustineant. Non Row. 8. funt enim condigne passiones huius temporis ad futuram gloriam, que reuelabitur in nobis : fed quòd ita vilum elt dinine clementie, merita, que nulla nostra sunt, pro meritis ducere, veluto; pro maximis coronare, que nulla omninò merentur gratiam. Quis enim, teste Euangelio, gratia habet seruo pro opera, quam debuit hero suo, postquam imperata fecerit? ac non pœna potius exacturus effet, nisi fecisset? Qui si laudem vlla aut premium preter meritum inueniat, habet, quur gratias Domino suo agat, non cur merita sua iaeter . Recte igitur & cordare admonens Aug. Si August ex prefavis, inquit, alienus esse á gratia, iacta merita tua. Neque nihil profectò vidit Bernardus, tameth Bernard, foper non vidit omnia, quum sufficere ad meritum di- Cant, Serm. 68. cebat, scire quod non sufficiant merita.

Breuiter vt rem verbo expediamus, Quicquid id eft, quod merces in myfticis dicinur literis, nihil aliud quam gratia est, mercedis loco ac nomine proposita. Quòd si vita hæc præsens, qua in carne perfruimur, si vite commoda, cateraque ornamenta, quamuis fluxa & temporaria, non in meritis nostris, sed in donis Dei rectiffime numerantur, quanto rectius coelestis & sempiterna illa vitæ palma, qua nos coronat clementiffimus pater, non ex dignitate operum nostrorum

tione in Pfal, 31.

Gratia fub mercedis nomine fæpe in feripturis i fignificatur.

Dining debetur Gratiz quicquid idfit, quod fumus aut futuri fumus,

nostrorum emanare videbitur, sed ex pietate ipsius singulari & gratia. Que licet mercedis nomen interdum accipiat, nostamen, fi rem rectè reputemus, nihil aliud, quam gratiam Dei solam ac fingularem, in toto hoc opificio nostræ redemptionis depræhendemus. Primum, quòd te imbuit fide & cognitione sui filij: quòd salutari deinde tingit fidei lauacro, quòd tincumin partem fortis fanctorum euocat, transferens in Regnu filij sui, quem vltro tibi donat, simulo; cu codem in filium te fuum cooptat, in hæredem conscribit : regnum promittit hæreditarium, spiritu te sacro suo excolit, immutat, reficit, consolatur, virtutibus ornat, fide instificat, ad scelera quam multa conniuet, benefacta quam minuta pro maximimis ducit, pro eximijs repenfat, in harenam producit, luctantem inspectat, vires addit, patientia communit, colapfum restituit, in tentationibus Tup en Baety largitur, mortum denig; resuscitat, ad sedes euchit gloria nunqua desitura. In his quid quaso contemplaris, nisi immensam planèque infinitam gratiz molem? In fumma, quicquid id eft, quod fumus, aut futuri sumus, quòd mouemur, quòd viuimus victurique simus, quid nisi gratia est Dei miserentis? non hominis volentis aut currentis? Intus ac in cute te tuaque omnia excute, euolue, vocationem tuam primum expende, quiste in hanc gratiam vocat, Specta modò eos, quos ad se seuocat diuina gratia, non humana eruditione fastuosos. non

non fumma pollentes nobilitate, non maiorum imaginibus præpotentes. Sed crassa indoctaq; huius mundi potiffimum delegit Deus, que iuxta vulgarem æftimationem abiecta minimique Mira et arcana dipretij videbantur. Atque vt verbo dicam, quæ uinæ gratiæ openihil erant, in fummam cuehit altitudinem. ratio, Exemplis Quid ita? nisivt spontaniæ suæ gratiæ omnem gloriam, nullum humanis conatibus ac meritis gloriandi locum relinquat? Cuius rei fi quis certiora requirat exempla, Petri vocationem cum reliquo piscatorij ordinis Apostolatu in mentem reuocet, tum maxime Paulinz conversionis stupendam historiam admiretur: In quo si primordia ipfa spectemus, vt refert Augustinus, & meri- Augustinus, ta eius quarimus, damnationis ea fuisse, non liberationis inveniet.

## DEI VOCATIO ET GRAtia libera & gratuita, prater omnia merita nostrorum operum.

Onos ipsos propius desiliamus. Iamque de te ipso, quisquis es Christiane frater, exemplum cape. Ipfe tecum & qui nunc fis, & qui olim fueras, recognosce. In fide stas, quis dedit? in fide persistis, quis sustentat? pulsaris tentationibus, non succumbis, quis adiutat? In tanta percuntium multidudine periclitaris affiduè, quis subleuat? peccas quotidie, quis condonat? pericula, terrores, arumna, tadia & vndique P.

Trident, Concil.

vndig; obsident, quis opem porrigit ? Denique quoquo te verris, quid cernis aliud, quam plena fauoris & gratiæ argumenta omnia, quæ omné hominibus adimant, & operum fiduciam, & meritorum gloriam ? Et vbi nunc igitur ter execranda illa Tridentinorum execratio, qua diro damnationis exitio, singuli & vniuersi deuouentur, quicuq; fepolitis meritorum prasidiis, gratiam dei, qua iustificamur, tantu Dei fauore costare astruunt: aut qui ausus sit dicere hominem iustificari fola imputatione iustitia Christi, vel sola peccatorum remissione, non simul influente in cordibus piorum charitate, rectèq; operandi gratia adiuncta.&c.Quod si verum sit, quid de Paulo, quid de prophetis, de Christo denique ipso quid statuendum, qui contrà statuunt? Autistos spiritu diuino destitutos, aut Tridentinas certe fanctiones diuinæ gratiæ inimicas fateamur oportet. Summa voce clamat propheta, clamat & Apostolus, non esse currentis aut volentis sed miserentis Dei. Et contra Tridentini Amphictiones reclamabunt solo dei fauore hominis constare salutem? Qua re tandemigitur? Adhibendus est, inquiunt, cursus, adhibendum voluntatis liberæ arbitrium. Quis negat? Curfitamus omnes quidem à Deo in stadio pofiti, pro fua quifc; portione. Est enim curfus, non lufus, praxis, non κπεαγία; militia non pigritia vita Christiana. Esto quidem. Atenim in hoc iplo interim curriculo, quam infeliciter fæpe curri-

currimus quoties impingimus ? quot modis la- Liberum atbitribimut, quam caco subinde & transuerso de-um. ferimur itinere? adeòg; in præceps nonnunqua ruimus, vel cum ouiculis apud prophetam aberrantes omnes, vnulquifq; in viam fuam, vel cum Euangelica Que extra caulas interdum euaga- Efai.53. mur ? Sed redimus mox, inquis, in viam. Recte: at quis quaso te reuocat? Tua voluntas, an miserentis gratia? Quod redis, video, ac laudo, at laus hac cui debetur, viribus tui arbitrii, an gratuitæ misericordiæ? Age, & quid hic cursus meretur tuus me doceas velim . Tu quantum proficis currendo, id folum spectas, at rursus quantum deficis in curfu,non attendis. Atque post hæc omnia iactas adhuc tua merita, perinde quasi tuis laboribus regni fempiterni palinarium debeatur? Quz tamen non eò spectant à me adducta, ve pios progrediendi conatus vel ignauia corrumpam, vel desperatione deiiciam.

Neg; enim temerè vox monet Apostoli: Currite vt comprehendatis. Et rursus: nemo coronatur, nisi qui legitimé certauerit. Cer-I.Cor.9. temus igitur vt coronemur, curramus vt compre- 2.Tim.2. hendamus. Sed non ideo copræhendimus, quia currimus: sed ideo currimus, quia currentibus non stertentibus promittitur : ita vt cursus non causa sit promissionis, sed promissio ad cursum Nonquia curiincitat, additque alacritatem currentibus. Ide-mus ideo promitoque Apostolus, quo maiores inserat ani-tinursed quia pro Pij.

mos curtimus.

1.Cor.15.

2.Tins.4.

Discrimen inter donom et meritum, mos ad certandum, addit pollicens: Non erit irrirus labor vester in Domino. Et de se loqués, certamen, inquit, bonum certaui, & reposita est mihi corona iuftitiz. &c. Quid ergo, an non vides laboribus recte nauatis suam deberi mercedem? Esto sane: At nos non de laboribus hic hominu. fed de meritis laborum agimus, non quibus nos præmiis dignatur diuina pietas, sed ipsi quid accipere promeremur, id quarimus. Est enim haud tenue descrimen inter donum, & meritu. Quod fi meritum id dicitur, cui ex pari debetur præmii compensario, certum est nullam esse æqualitate inter en, quæ nos in terris hic gerimus, & quæ in cœlis promissa expectamus. Promittitur regni fempiterni hæreditas, non quæ stipendii nomine operibus nostris debetur, sed quæ gratuito Dei dono fidei proponitur. Vnde Paulus quum dixisset : stipendium peccati mors, non ita fubiicit, præmi um piè viuentium vita æterna: sed Gratia, inquit, seu donum dei vita aterna per Jesum Christum.

Et quur non æquè dicit: stipendium iustitiæ vita æterna? nisi vt constaret discrimen inter donum & præmium, inter gratiam & mercedem. Nam si ex gratia, iam non ex operibus; si ex operibus, iam non ex gratia. Nunc verò vt gratiæ diuinæ opes immensas ostenderet erga nos per Christum Iesum: Gratia seruari nos apertè per sidem clamitat. Idque non ex nobis, Dei donum est, non ex operibus, ne quis glorietur. Quod & alibi

Rem.6.

Ephes.2.

alibrexplanatius inculcans : Non ex operibus, Tit.3. inquit, iustitiz, qua secimus nos: Quo modo igitur? Sed secundum misericordiam suam faluos nos fecit. Age, & quæ tandem hæc mifericordia est, nisi fauor & indulgentia Dei, quæ remittens de iustitia rigore, indignis parcit, pœnitentibus ignoscit, perditos in gratiam recipit, quæ deniq; g!oriatur aduerfus iudicium? Quod quum ita fit, quid dicendum igitur Tridentinis pfeudopatribus, qui publico fenatus fui conful- Seil, G. Canon, 13 to, cos diris deuouent, quicunque gratiam Dei, qua iustificamur, tantum fauorem esse Dei dicere fint aufi.

## I ABSVRDUM TRIDENTInorum paradoxen, quo negant nos ex folo des fanore suftificari.

MGe, & qua igitur re alia iultificari nos dicet, Negant Tridenti-fi folo Dei fauote id non confequimur? Lege ? at ea iram operatur: Operibus legis? inhifican, at ea diferte excludit Apostolus. Non ex operibus, inquit, ne quis glorietur. Sed commodum succurrit hic glosa ordinaria, subtili commento nodu no discutiens, sed in scirpo quares, quippe Glos ordinaria quæ partim operibus nos iustificari affirmat, par- in cap. 6. ad Rom tim negat . Siquidem opera inquit , nostra quatenus nostra funt vim nullam iustificandi. obtinent, quatenus verò non à nobis sunt, sed in scholaticaplota nobis à Deo facta funt per gratian, iustifica- ridiculum com Piii. tionem

tionem promerentur. Eaque causa noluit Apostolus dicere, stipendium iustitia vita aterna:sed maluit dicere. Gratia Dei, vita zterna. Quid ita? Quia, inquit, merita illa quibus vita æterna redditur, non à nobis sunt, sed à gratia proficifcuntur, vnde vim merendi accipiunt. O scitum, imò schyticum eludendæ gratiz nugamentum? Quid fi quæso, influens Christi spiritus in cordibus suorum, sancta charitatis officia, & præclaras ad pietatem permotiones accendat? Quid, an non idem spiritus catera item Charismata ecclesie sue communicat, aliis donationes prophetia, his varia linguarum genera, illis curandi & fanandi, aliis confolandi vires admirabiles, ad ædificationem fanctorum fubministras? quid an propterea in iis acceptis à Christo muneribus summam justificationis conffituemus?

Aliter Christus ornat ecclesiam inam : aliter ;ultificat,

Scio & plurimas & infignes effe virtutum dotes, quibus Christi spiritus assidue ornat Ecclesiam suam. Sed aliud est ornare, aliud iustificare Ecclesiam. Aliud est sanctificationis donum, alia iustificandi causa. Quorum vetrumque etsi præstat Christus sua gratia, at aliter tamen sanctificat ille, aliter iustificat, Sanctificat enim suo spiritu: seruat verò & iustificat non niss morte & sanguine. At dices, si in gratia salus non constituitur, cur Paulo igitur gratia Dei vita æterna dicitur? Certum id quidem, ac fatendum est, quod do-

cet Paulus, vniuersam vitæ nostræ summam gratiæ tribuendam, cui cætera item omnia accepta reseramus oportet. Verum hæc gratia quo pacto seruet ac iustificet, videndum est. Nam istud est, in quo cardo vertitur vniuersæ questionis: in quo maxime hallucinatur vulgus των ανγικεμέψων

Gratiam Dei qua iustificamur tantum Dei fauore gratuito & remissione constare, non operum meritis aut insussione charitatis, ex scripturis oftenditur.

T'Homas Aquinas, quiq; hunc sequuntur, ex Tho. Aqui, lib. 2. glofa, quam vocant ordinariam, id minime fent. dift. 26.9.6 negant, quod affirmat Apollolus, seruari nos diuina gratia. At qua ratione sirogas, respondet, id fieri ratione bonorum operum. Ita enim ha- Glofs. Rom. 6. bent verba glofæ. Gratia, inquit, vita æterna vocatur, quia iis meritis redditur, quæ gratia contulit. În candem fentențiam commentatur Or- Orbelius lib. 2. belius, Bonauentura, Halensis & alii, quia absq; Bonauentura. gratia, inquiunt, nemo mandata diuina observa- Alex, Halensia. re poterit. Additque Thomas alibi, quòd ad implendum mandata legis fecundum debitu modu (hoc est cum charitate ea qua oporteat) per quem coru impletio sit meritoria, necessariò requiritur gratia. Quod quam falfu fit ac futile, ipforu glossema, quonia superius à nobis explicatu Piij.

Operaribus falus promittirur non proprer ipfa opera.

Rom. II.

Vis diuinæ gratiæ qua in te potifsimum effulget.

est, nihil nune nouis opus fuerit argumetis. Longè nos certe aliter Christiana instituut litera.Vt enimid fateamur, quod èquum est: nunquam ociofam esse diuinam gratiam, que semper ad optima queque mentes impellit renatorum : nunquam tamen tanti valent hæc opera, vt ad vitam æterná prouchant, que gratis à Deo promittitur, non operantibus, sed credentibus, aut si operantibus, non ideò, quia operantur salus promittitur: sed quia promittitur salus propterea operantur qui verè fideles existunt. Primum itaque pracedit rectiffimo ordine iustificatio, ve causa bonorum fructuum, non ab istis illa efficitur: fed folum gratuito conferentis fauore constat, non ratione merentium : sed alia quadam ratione. Ea nimirum, qua pater benignissimus nobis nihil promerentibus, vltrò donauit filium vnigenitum, qui legem pro nobisimpleuit, proque iniustitia nostra iustitiæ Dei satisfecit. In co siquidem omnis falutis nostræ cardo versatur, visque diuinæ gratie, ac laus conclusa quam maxime effulget, non vt ipli interim ocioli nihil peragamus, sed vt omnia agentes, nihil nobis ipsis tribuamus, omnia transcribentes diuine misericordia.

Qua quo illustrius certiusque confirmentur, cum certiffimis arcanæ scripture mysterijs atque Exempla diuina exemplis ista conferamus. Ac primum a fummo grania ex scriptu- libri capite exorsi, Adamum miserum illum miis producuntut. feræ naturæ nolfræ & principem & cuerforem spectemus.

spectemus. Qui quum & privatim & publice se Adamus. Gen, 3. notque omnes nefario scelere perdidiffet, accepit tandem beatissimum illud seminis promissi nuncium. Quid diuina vnquam benignitas cuiqua potuit vel fanctissimo viro fanctius promittere, aut donare immensius? Et quid tandem cómeruerat primus ille & fummus peccator, vt acciperet? Iusus est Abrahamus, relicto natali solo, exire quo vocabatur, Addita est amplissima do- Abraham, Ge. 12. nandæhæreditatis promissio, patuit ille vocanti. Non fefellit promissor. Auctus, dotatus est ille supra modum. At quo demum suo merito, si queram, quid hic mihirespondeant operum admiratores. Natus est illi postea Isaacus, ea atate pa- Isaacus, Gen. 27. tris atque matris, qua spem omnem exierat gignendæ prolis. Quid ita? nifi vt oftenderet Deus in diuinis beneficijs, nihil effe relictum humanæ fuperbie, quo gloriari posset ? Periclitantibus fa- 10feph. Gen. 65. me fratribus succurrit Iosephus, quam humaniter, qui in necemiphus inhumanissimè cospirabant. Nec frumenti folum copia, sed honoribus etiam eos euexit quàm splendide. Age, & quid illi meritorum afferebat, quo tam honorifice ex-uitate pharaonis ciperentur? Idem de Ifraelitis quæri posset, qui liberati. Exod. 12. cæso illibato Agno è durissima seruitute emacipati funt, ob quas tandem virtutes suas? An propter seruatam legem? At lex nondum crat codita, certe non conscripta. An quia Mosen prophe-Lexa Deoprotam beneficijs suis deuinxerant, que prodere po-mulgata post potius iniquissimis modis & queremonijs molie- puli liberatione.

bantur?

bantur? Post tot emensos viarum ac itineru labores, peruenitur tandé ad promissa hæreditatis terra. In qua vrbs primum Hierechuta obiidetur, muri cocidunt, non viribus sed clamoribus. Post cœsis deinde ac debellatis tot vno die Regulis,in illorum fedibus collocatur populus. Ingens profecto victoria miraculum. At vnde hac accidit victoria? Quid dicemus? An quia numero vincebant Ifraelitæ . Non opinor ? An quia viribus superiores? Ne id quidem. Quid, an virtutibus igitur præstabant ceteris? Imò quæ gens vnquam præfractior? At pietatis cultu Deum fibi demeruisse dices. Imo quoties Deum suis sceleribus quam grauiter exasperarunt? Quam nefariè suis obmurmurantes ductoribus iram in se Dei concitarunt? Quoties perfida rebellione, impiis molitionibus, intractabili pertinacia, murmure, concupiscentia, improbitate, non iritata folum, sed victa etiam penè diuina clementia populum refractarium, cum vniuerfa posteritate internecione delere voluisset, ni Moses hominu mitissimus sublatis manibus, humilima prece, incesa numinis vindicta in misericordia reflexisset? Sed præstat dominu ipsu suis verbis aduersus populum hunc, quid dicat, aduertere. Ne dicas, inquir, in corde tuo, cum deleuerit eos Dominus Deus tuus, in conspectutuo: propter iustitiam meam introduxit me Dominus, vt terram hanc possiderem, cum propter impietates suas ista deleta sint nationes. Neque enim prop-

Terra promisioms, victoria populi Ifraelitici. Deut. 9.

teriustitias tuas, & rectitudine cordis tui ingredieris, vt possideas terras earum, sed quia illa egerunt impiè, introeunte te deletæ funt : & vt compleret verbum fuum Dominus, quod fub iuramento pollicitus est patribus tuis Abraham, Isaac, & Iacob. Scito ergo quod non propter iustitias tuas Dominus Deus tuus dederit tibi terram hanc, quum durissima ceruicis sit populus,&c.

Audistis rei gestæ nudam & simplicem hi-Veramtamen, nec tam veram, quam multo etiam magis mysticam. Quòd fie- 1. Cor.7. nim, testante Apostolo, omnia contingebant illis fub figura, quid aliud existimemus, qua vt a- Terra promisiliquid fub historia hac lateat occultioris myste- nobis promisis rii. Neg; enim dubitadu, quin promissa hæc Israelitis terra Chanaa, supernæ hæreditatis sedes illas cœlestes atq; imortales repræsentat. Quod si verum sit, conferamus igitur cum figura vmbratili veritaté, cű typo antitypon. Quemadmodű illi nullis suis adiuti meritis, imò præter omnia fua merita, nec propria ipforum caufa aliqua, fed solo dei fauore fingulari Dei promittentis fauore, ac patru cau- omnis conflar sa quibus iureiurando promittebatur, possessio- nosus instificacio ne donati sunt la ctifluæ regionis: haud aliter & nobis de cœlesti immortalitatis patria existimãdum est, nullis nostris virtutibus aut operibus eã deberi, sed gratuita Dei promissione nobis obuenire propter filium, cui in manus omnia funt tradita in colo & in terra.

Quid

Thomas Aquinas, um Glofa ordimaria.

E confpectit ferpentis hebrai fanitarem recuperant.

Ionas Christi typus morte fira vitas inorum fermans,

Gala. 3.

Nomen meriti ant merced s,quo fenfu accipiendum in fctipturis.

Quid hic respondebit Angelicus ille dogmatiftes, cum fua Glofa? niñ aut hæc illis in figura non contigiffe, nihilque ad nos pertinere : aut vt resnoltræ illisrespondeant, fateatur necesse fit. Vt pergamus in facris scripturæ mysterijs, quid de his nuc referam, qui morfibus icti ferpentum, non aliter, quám confixo in palum Serpentereualucrunt? Rurfus, quid de illis apud Ionam prophetam, qui horrendum in modum periclitatem nauigio fimulatque Ionam fluctibus expositum dediffent, sedata protinus tempestate incolumes cuaserunt? Quid argumenta hac omnia docet aliud, nifi vt abiecta caterarum rarum oninium fiducianobisque ipsis diffisi, vnigersum falutis consequenda prasidium, nulla in re, aut virtute alia positum statuamus, præterquam in morte duntaxat illius, qui per sanguiné pacificauit omnia & in coolo, & in terra. Quoties in Pfalmis, in propheris, in Euangeliis, scriptura concludens omnia sub peccatum, homini adimit non solum merita, sed cô etiam sæpe sanctissimum quenq; ex agnitione luz iniuftitiz adigit, vt falutem ipfe fuam non in iis, quæ donantur, fed quæ condonantur, fibi a Deo constitutam intelligat. Nam quod ad nomen meriti aut inercedis attinet, sicubi reperiatur, (reperitur enim nonunquam) nemo hine sibi blandiatur, ac si Deus cuiquam debeat : sed sciat potius, qua ratione id facere dicatur, non quod facta ipla, quæ per le imperfecta funt, vitam mercantur, imo qua venia ma-

gis egeant: sed quia diuina benignitas hac cuinfquemedi opulcula pro meritis imputat iis, qui operantur : quid ita ? Nempè, quia opera funt fidelium : Qui aliter si fideles non essent, nullo prorfus loco aut numero ipforum merita apud Deum confisterent. Velutifi pater dicat fi- Pia opera fidelilio, tantum ama literas, & à me nihil non impe- um pro meritis trabis, erifque chariffimus mihi filius : hoc fer-cundum iufitimone non ita obligat se pater filio, ac finulla a- am, sed secundum lia caufa,nisi ob prastitam obedientiam hunc si- gratiam. bi in filium sit recepturus, imò quia filius est, ideo mandat pater, quod velit : præstatq; filius quod debet . Solet ita Deus regeneratis proponere mercedem nonnunquam & præmia, quibus incitemur ad recte agendum: nec dubium, quin præstitum officium insequentur quæ promittuntur præmia . Sed interim quibusnam facta sit hac promissio, quamque ob causam sit facta, videndum est. Qua de re quid sentiat primum Oforius, accipiamus, Promisit, inquit, deus omnibus qui cum iustitia vixerint, opes immensas, voluptates eximias regnum immortale, decus maximum gloriam sempiternam. &c. Cum multa funt vitiofe argumentationis τὰ σφάλμα α, tum illud non infimum est, quod à non sufficienti divisione comittitur. Quo in genere peccat hic Oforius. Cu Legales promisienim duo sut promissionum genera plurimum ones. inter fe diverfa, alterum ad legem spectans, cer- Promissiones tis adnexum conditionibus, alterum Euangelii, Euangelica. proprium, fine omni legis conditione gratuitum:

Rem. 2.

ita in legali illo genere tota versatur Osorii oratio, vt alterum ne verbo quidem attingat. Promisit Deus, inquit, omnibus cum iustitia viuentibus,&c.Verum id quidem, siad ea, quæ legis sunt, mentem referimus. Habet enim lex ve minas, ita & promissiones suas, inculpaté viuentibus propositas : quibus hoc facere iubemur, & viuere. De quo & Paulus: pax, inquit, & vita omni operanti bonum, &c. Promittit itaque lex : promittit & Euangelium, sed dispariratione. Hoc enim fine discrepant. Promissa, siquidem legis vitæ dignitatem penfitant. Gratia veró Euangelica non tam vita modum, quam personz fidem zstimat : eiusque dignitatem non operum meritis, sed merita ipsa operum, fide credentis & dignitate folum obiecti metitur.

Quamobrem, quod ad præmia attinet in euangelio propofita, nó fatis est, res ipías folú intueri, que proponútur, sed ad fidé potius & perso ná credentiú referenda est cogitatio, cuius modi funt ij, vtrum in Christo insti per fidem, an extra Christum, quibus promititur? Si extra Christum serui sint & insideles, nulla ad istos pertinet vel promissio, vel præmii expectatio. Sin in Christo sint filii & regenerati per fidem, iam fidei debetur, non operibus: Gratiæ est, non meriti, quicquid illud sit, quod pater suis filiis vel amoris causa promitit, vel mercedis loco imputat. Atque hæc quidem imputatio, in qua omnis salutis nostre fiducia continetur, cum à sola Dei gratia & fauore proficifcitur, tum illud aduertendum, duplex esse imputationis genus : apud Deum alterum, quo Christi iustitia nobis ascribitur, Imputatio duples quumque eius causa pusilla nostra officiola pro magnis imputantur, lumifque afficiuntur muneribus: Alterum, quando ingentia delicta in renatis suis non vindicta, sed venia prosequitur. De quo Apostolus Deus erat in Christo mundu re- 2. Cor. 5. concilians sibi, non imputans illis delicta ipsoru. Rom. 4. Caterum imputationem hanc nullo modo ferut Psal. 32. papistarum filii. Quid ita? Nempe indignu putat Andrad, cum Monhemio & coloniesibus, vt iu- Andrad.li, 6,01stus aliena iustitia quisqua dicatur, qua ipsi no in thodo, Explic. hæreat.Plusquá absurdú clamitat Tiletanus, ac Tiletanus in A seculis inauditu, alicuius rei forma vera este, que polog. contra ipfino inclt, vt fiquis Cicerone forre dicat, forti- Kemnit, pa. 226. tudine, que non ipfi, sed Achillis animo infideat. Quibus ve respondeam, locum haberet hæc cauillatio, si natura non gratia, si iure non redemptione res nostra ageretur. Scio immensu esse aris nostri debitum , cuius solutionem lex necessariò à nobis flagitat. Nec diffiteor nos foluendo non esse, nec vnquam futuros, si nostræ spectetur facultates. At quid si prædiues interueniat rex quispiam, qui persoluto are quod debebatur, ciues obæratos fibi afferat, omniq; obligatione liberatos suo addicat imperio, quid hic dicent saui isti & importuni di ceyo Alan ai? An quia propriæ facultates nobis non suppetunt, non

Ture cauetur, eu fecisse, qui per alium facit.

non licebit aliena frui benignitate? Quid, an nullam dieent iustam solutionem, nisi quæ propriis pecuniis dependitur? Quod amici caufa ab amicofit, an nó perinde est, acsi ab ipso sit factu? Si Christi pretio exolutum est, quod à nobis debebatur, an ylla lex tam crudelis est, quæ nos pofulet repetundarum? Et quid amplius hic requirent aduerfarii? an vt pro iniusto condemnetur, quisquis iustitia propria destituitur: Ac in iuditiis verum hoc quidem effe fateor, sicubi nulla intercedat redemptio, quæ pro alterius capite fatiffaciat. Nunc verò quum in eo statu res fint nostra. ve nihil habeat legis condemnatio, quod à nobis exigat, satis id arbitror pro nobis effe, quod fecit is, qui pro nobis satisfecit. At reclamant isti, fieri natura non posse, nec minus ab omni ratione phyfica abhorrere, vtres quæcunque effentiam fumar ab ea forma, que propria non fit, fed aliena. Respondeo, verum id esse, formaliter quide, quoad effentiam rei, at no iudicialiter. Etfienim aliena iustitia, quæ nobis non inhæret, iustos nos essentialiter reddere non potest, qui natura iniusti sumus:at nihil obstat, quominus iniustitie noftræ aliena possit iustitia succurrere, secundum iudicialem imputatione. Quemadmodum nihil vetat quin vnius diuntia, alterius inopia imponi queat communione quadam aut imputatione bonorum, ita ve qui in sese inops sit, in altero tamé possit haberi diues. Nec dissimili ratione noftra habet cum Christo mutua imputationis comunio.

munio. Ve enim pedecara noltra Christo impurata illi obfuerunt ad damnum fupplicii, ita confimili difpenfationis myfterio justitia Christi nobis imputata atque adjudicata, etfi effentialiter nobis non inhereat, at viu fructu tamen, & difpefatione inditii nobis prodest ad vitæ præmium. haud aliter, quam finoftra existeret iustiria. Nam alioqui quorium pro nobis hao omnia geffific & fultinuille Christus dicitur, finostro viui non feruiant ea, que geffit ac fuffirmer Sin feruiant quit non proinde pro noffris iure imputari possunt que nostro sunt nomine &causa susce, pra ? Quadfitantopere eos offendit imputationis vox, quam parum convenire Christianz pietati purant, quur Paulus igitur totics hoc voca. Imputationis no bulo rei entraguens mentione entraguens mentione entragens entragen dere in fuis literis videtur? Sed de haure dehine, annuéte Christo, copiosius suo loco trasigemus.



of thirt is a superior of the property of - Automin -

de minuin auf e ve de contre : quant min's and concare else in Fan onice for

th our doctring contres, fi toll the

Co apud l'ni ...

## Liber secundus.

## FIDE ET PROmiffione.



Vdiftis ighur de gratia, & meritis, de impiratione gratuita, & peccarorum remissione, in qui vertitur omnis iultificationis noffra & faluris cardo. Nunevero quum remiffio hee,

quam dico, sola fide suscipienda sit, superest vt de fide nonthil hoc loco exequitamur vel ea maximé caufa, fine vi calumniis occurramus malevolorum fine ve erroribus fuccurramus, filiceas, corum, quos tam infeltos habet adverfarios hec inflificanti ratio quam fide folum fine operibus confige affairmed audelos

In quo doctrinz genere, fi foli nos, vel primi omnium confisteremus, minus mirarer ho minum istoring rantos rumultus. Nunc quum Christus ipse quin Peulus, quim Propheta & Apostoli nonte refres solum, fed antores & Duces profitentur huiusce sentetiz, qua non nisi fide in filium iustificari docemur : quum ex primaria antiquitate eruditissimi quiq; scriptores, & interpretes, vnanimi consensu, hoc ide expriműt,ex quoru institutis,& nos iph ide haulimus, quid accidit papisticts istis ingeniis, quur ta nulla hic de causa oblatret, ta immaniter? Age, & quid

tan-

tandem id fit quod eos adeò bie mordeat, excu-Fides absque ope tiamus. Difputar Lutherus, abiq; operibus fidem sibus imputata ad imputari ad iustitia. Idem docuit ante Lutherum Paulus Apostolus, Quid hic mili dicet Oforius? Quid Romanus iple pontifex & Quid Tridentinus Senator? Nempe conjungenda elle bona opera. Quid,omniane, an uon Si omnia dicet, vbi cos reperient qui exactam hane virtutu cyclo. pediam in hacvina, folo excepte Dei filio abio- V lucrint? Sin de platifq, aut de quibufda faltem operibus intelligant, at Istud non suffecerit. Neg enim, nisi singulæpariter virtutes mutuo velut Opera cur sechinexu colligate accomodeur ad instificationem, tione. seiuneta haud quicqua profuerint. Quis vnqua ex præferiptolegisproximumina adamanir, ve feipfum? At detur huiufmodi forte aliquis. Age, & quid fi hic idem ferneat concupifceria carnis, aut oculori, etfi interna mens minus confentiat? Quid fi turgeat animus philautia, aut mundi diffluar ambitione? Quid si augritia corripitut, aut ceffet alicubi in officio? quid innabit observata charitas ? Breuiter, quid fi cæteris omnibus cumulatus virtutibus, in ynum modo mandatum impingas , an non te reum violate legis peragit scriptura sententia. Liceat denique ipfius etiam Thoma verba viurpare: quid fi mensintus vacet criminis conscusione : at is est, Tho, Aqui, 12. inquit, humana natura fatus, velicet per gratio quelt. 109. am fanetur quatum ad mentem remanettamen in ea comuntio & infectio, quantum ad carnem,

Rom.7.

Rom.S. Sapient.9.

per quam seruit legi peccati, Rom. 7. Remaner 8 ignorantiz observiras in intellectui, de quo Rom. 8. quidorentus sicut oportet nelcinius, ecc. Et Sapien. cap. 9. Cognationes mortalium rimidae sunt, et aproprieta prouidientiz nostra. 8cc. Hactenis Thom. Ex quo relinquitur, aut in sola side iustificationem, tanquam in proxima causa consistere aut virunum nostrarum accessionem qua necespersecta sunt, neces unegra, haud qui cauna administrationem Deo conterro, verum ad accusationem potius. Executablis enim omnis, qui non permanserie in omnibus, qua pra-seripea sunt situltare legis, vesaciatea. 8cc. 112.11

Deut.27. Galat.3.

g Q D De Pil DED PROPRIME

aucoculoni en intropos simonales confentivo

E Xhis quaenti multa de gratia, enferte donis bacterus differnimus, abinde municain arbitror admerfus lophiflarumini ultus, fententiam hand ello, que fidei camain, per gratuitani dei milelite edlam vim orinem inflificandi alfignat. Vernme quantam hee fides fit, quam intelligimus, quontam de conon fatis conflare inter-Theologos video, dicendam trithi aliquid fidei loco exittinami. Nempe, ve per luftratis alionini fententiis, riceq, iis explicatis, quae de multiplicahuius vocabuli homonymia diltinguenda vide-

antur,

antur, ad veramtandem fidem illam, quæ verè ac fimpliciter nos instificet, velut vestigiis verbi divini deducamur.

Cum autem fidei vox varié vsurpari solet, Fidei multiplex multaque funt, qua a nobis creduntur: (qua- fignificatio. cunque enim vera certaque comperimus, ildem mox fidem adiungimus)at non ideo tamé quauis animi impressa persuasio, quantunvis vera, nec quauis rerum veritas conceptarum, ilico iustificat apud Deum. In tanta hac igitur dinerfitate rerum credendarum, que tandem fit illa fides, qua conftat omnis nostra apud Deum salus & iustitia, que propria ac simplex eius definitio , vnde vim obtineat inflificandi, ad quos pertineat, quibus denique notitionibus ab ea fide discrepat, quam statuint aduersarii, videndu eft. Quafidei conditio fi recte definiteque à Theologis nostris perspecta esset, aur equidem fallor, aut mentem istam omnino mutarent gloriofi ifti operum admiratores, aut moderatius Exfide non recte certe fe in hac disputandi parte temperaret. Nuc definita et intelverò ita res,nescio quo modo, habet, ve qui nul- fluit error et tula doctrinæ ratio vel dignitate admirabilior, aut multus inter thevtilitate excellentior, vel effulferit vnquam hut ologos. manæ falutifelicior, vel quæ insuper ex manifeftis scriptura Enangelica testimoniis pateat hominum omnium oculis luculentior, nulla tamen vnquam vel plures vel acerbiores hoftes fuftine. at. Quod vndeaccidat, satis mirari nequeo, nisi id quod dixi in causa sit, quia sidem hanc cui-Q iii. gra-

2

r,

fit, haudrecte; ex Euangelio perspexisse videantur. Id quum multis minimeque obscuris argumentis liquere possit sis; qui scripta i-

Oforius,

florum, fummulas, articulos, concilia & Diatritribas evoluar y mm primus in hos genere prodit Oforius, flofius deinde, continuctimus illi contribulis, qui fidem Lutheri oppugnans, non tam illam convellit, quam propriam traducit infeitiam. Quid enim hoc infeitiz est? Quod intemperantiz genus? Vestringens calamum in adquerarium, quem nequeas veris rationibus eventere, carpas non intellecta, confictisque calimniis configas innocentem? Vbi enim, te obsecto, Lutherus fidem hanc,

Lutherus falfo traductur. Ofor,li,2.pa,32.

quam ipse ei affingis, vel docuit vnquam, vel somniauit? Nempi, ut eo solum, quo quisq, statuit se fore Deo acceptum, statim institua compos existat, sunt enim hac tua dicta, nec tua solum. Eadem tecum chorda oberrat nihilo minus, &c Hosus, quem dixi, cum reliquis pariter consimilium omnium sere theologorum centuriis.

Scio Lutherum multa grauiter & præclarè de fide, de gratuite fidei inflitia differiisse. Sed fidem hane, qua mos instificet, multo is aliter intelligit, acque ma producit calumnia. Quis tam amens vinquam suit, ve fidem his circumscriptain limitibus, non aliam esse ceseat, qua ve de sua quisque salute quam optime sentiat, animoque egregia induat persuasione. Quan-

quam

quam neque illudinterim diffiteor, femper coniunctam effe cum fide bene sperandr fiduciam, commen bene tamen fi proprias retum naturas caufafque recte fortandi fiducia. metiri volumus, non parum intereffe inter fpem & fidem comperiennus. Neque enim ve quisque ad præclare sperandum fortiffimus eft , hoc nomine flatim iuflitia composeuadit. Alioqui quotulquifque Turcarum elt, aut Iudæorum, qui de salute sua, & propitio numinis sauore, non præclaram tota cogitatione perfuationem arripiat? Liceat & his Romanum fimul pontifice adiungere qui magnifica quadam fpe, fed inanissima sibi blandiens, vnicum sese Petri succesforem effe non dubitat. Sic nec dubitant pontificii, fimul atque admiffa in auces factificitacita exomologefi insusurarint, ilico ex opere operato pulchrè se expiatos discedere, quumque innocuos. Christi servos fidei causa in necen pertrahant, obsequium se præstare Deo haud quicquam diffidunt, quum longé res secus habeat. Non igitur quid quifque speret, sed qua Fiducia et spes recte speret, net quam magna sit spes, sed quam tem comitatur vera videndum eft. Idem & in fide faciendum : non ipfaintificat ve recta fir autem; non ea humana opinione Fides et spes non metiendaelt , fed recta feriptura regula in quam vera viden cedat oporter . Nec quisquid promittit fo-dum, lum, fed quibus, qua caufa promiteitur, spectandum est. Mira immentaq; funt, qua gratuito dono diuina promittir benignitas, promittirur enim falus & vita zterna . Arnonideo promittuntur Q iiii.

fidem juftifican-

Discrimen inter fiduciam ferantem & fidem inflificanten.

hæcbona quia á nobis sperantur, sed ideò speramus, quia promittuntur, ve spes iam non tanquam caula promissionem præcedar, eamq; efficiat, fed vreffectus subsequatur, ipsaque á promissione pendear, non ab ea pendeat promissio. Ex quo vides frem non effectiam qui fit rectiffima, que nos instificet, reddatg; diuine capaces promiffionis : fed aliud quidda. Quid illud obsecro, nisifides, cui proprie sit promissio? Credentibus enim proprie, non sperantibus solum,

Fiducia seu spes proprie premisionem respicit, fides personam redemptoris,

hocest, non-obid quod speratur, sed ob id in quod creditur , pactio nobifcum initur grema

> FIDES NON QUE wis instificat.

Non quanis fides iuftificat.

7 Erum quod de spe modò dixeram, idem & de fide rufusadmonendum est : vt vera rectaque fit nonfolum quam magna existat. Neque enim qualibet fides valet ad justificandum.

Lombard. 3. Sen. quum plura fint diversaque credendi genera. Est tent, dultuite, 23. primum fictes, qua Deum effe & nouimus & formidamus, hæcque fides nec iplos fugit Dæmones. Est alia, qua Deo eriam credimus, eiusque promiffis certo fidimus, Adingune his fchola-

Credere Deum. Credere Deo. Credere in deum,

> um ipfum dicimus:Hancque fidem varie deducunt, in formatam & informem in Habitualem & actualem Accedichucinfuper fides, que fa-

> flici tertium credendi genus,quo credere in De-

pe

pe pro spe accipitur & definitur, veluti in Epi-Itola ad Hebraos : vbi fides substantia dicitur e- Hebr. 11. orum que non adspectantur, sed sperantur, argumentum rerum nondum apparentium, fed futurarum. Sunt præterea qui vocabuli huius víum in plures formas partiuntur. Andreas vega nouem Andreas Vega in vniuerfum fidei fignificationes enumerat. Ve- Hifp, de iuft.q. I. rum quum in his, quas hactenus recensus, nulla fit personæ illius mentio, è qua sola vis omnis iu- Fidei fignificatistificandi proficifcitur, haud preinde video, qui ones 9 apud Vefieri possit, vteisdem rectè conueniat iustificatio. Quare minus hoc mihi mirandum accidit in Oforio, Hosio, eiusque scholæ aliis, si minus de iustificatione fidei rectè sentiant, quippe qui fide, quam propriè nobis proponunt Euangelicæ litera, & cui nos ex Euangelica autoritate iustificandi energiam accomodamus, nondum fatis perspexisse, aut certe non commode definiuisse videantur. Quòd fiverò fides hac, quam profi- Fides ve a Papitemur, nihil aliud in fe positum complecteretur, fiis definitur, fi præterquam quod ipfifuis in libris præfe ferunt, non inftificet miidem equidem stanierem quod ipsi prædicant, nime minum est, Nempè hand multumin ea momenti ineffe ad comparandam iuftiriam. Id quo certius constare possit, auscultene modò pii lectores velim, quid ipsi de fide doceant, quemadmodum eam definiant. Sic autem defininnt, vt que vera sit sides in Euangelio nobisproposita ad iustitiam, aut cxci ignorent, aut conniuentes dissimulent. Atque vt à Tridétinis primum exordiamur, ita eam definiunt

pud Ofer, lib. 2. Num. 46.b.

Definitiofidei a. finite, ve fe firmus affelus de iis qua divinitus reuelata & patefacta fut. Nec multo aliter hos fequorus Oforius huiufmodi finitione voiuerfă fidei naturam colligit, vt fie firma & conft ans metie alensio autoritate dicemis excitata . Que vero hac fides fit, quam in hune modum describit Oforius, iple videat. Certé minime hac effe quifquam putet, qua Paulus de iuftitia disputans intelligit, aut cui nos ex Paulo iuftitiam proprie ascribendam affirmamus. Tametfineg; interim abnuimus, quin vera sit sides hec ab Osorio & aliis posita, qua, propter autoritatem docentis ecclesia, credimus quacunque ad religione pertinent, que licet non videntur ( vt refert Lombardus) creduntur tamen, siue præterita fiue futura expectantur. Veluti qui fidem adiungit iis,quæ fymboli articulis continentur,que scripturis confignantur : qui verbo Dei aptata esse secula, qui deum esse, cunctaq; eum ex nihilo procreaffe : qui credit denique ac profitetur illum effe prapotentem ac optimum (vt verbis ipfis

Sentent, lib. 3. dift.23.

Fides apud Ofor. et pontificios, que fit,

Ofor. 10.2. pe. 7. infiftani Oforii) vertute atq benignitate immenfa & infinita pradienm, per omnei mundi parter intentu,at q, commeante, munia intuente & animadnertete, & fingulis rebus, pront eninfa, rei dignit as & conditio postulat, considentem, & fi quid aliud fit, quod ad fidei professionem spectans propheticis docetur literis, nihil is quidem credendo fallieur. Veriffima enim funt, licet longiffime à sensibus semota, que interno fidei lumine profpi-

Spiciumur. At minime hac tamen fides existit, quamtumuis vera, qua miseré impuros nos & Fides non qualiperditos peccatores iuftificat apud Deum. Quis prehendens iuftienim Iudzus Apella, aut hoftilis Turca non ficat. hac omnia fide complectitur, qua Osorius longa verborum serie de Deo, eiusque potentia, iustitia, immensitate prædicat? Quippe qui vnà nobifeum Deum vnum confitentur, promississ ingentispe confidunt, nomen in-Hocant, mandata zquè nobiscum observant, tisulo insuper verz ecclesia sibi blandiuntur, quin neque mortuos ad vitam reuocandos ignorant, viram æternam fibi pollicentur: multa denique que oculis non cernunt, fide retinent, speprosequuntur. Breuiter neque minus & ipfi Deo credunt, & Deum confitentur, & in Deum credunt. Quodfi fides Christiana iuxta Magistralem Lombardi positionem, nulla alia in re constituenda sit, quam in solida apprehensione return sperandarum, certaque eorum quæ non apparent expectatione, quid obflat, quo minus & Iudzi & Saraceni fideles hoc nomine censeantur.

Quidergo, inquies, annon Paulus ad He- Cuiusmodi sides bræos scribens fidem eadem finitione difer-hæcsit qua distè complectieur, vt sie substanua rerum sperandarum. &c. Equidem neque Paulum autorem huius Epistolærepudio, nec definitionem improbo, neque id discutio, ac ne quæro quide, quod queritur apud Lobardu: vtrum descriptio

1999) 1996) 1906)

hac fidei, an spei propius conueniat? hoc tandum respondeo. Ve veram hanc fateamur fidem effe, que hic definiatur. At ea certe fides non eft que impium propriè iustificat apud Dominum. Quid ita ? Quia deest nimirum definitioni, genus, proprium, & differentia, quæ fidem à fpe distinguat. Abest deinde verum propriumque fidei obiectum, quod nullo modo omittendum erat, persona nimirum illius, in quo vno omnes Dei promissiones, causaque instificationis vniuerla continetur. Qui nisiaccedat, frustra á nobis catera tum creduntur, tum sperantur, nec quicquam adfalutem contulerit totailla speradarum rerum substantia. Quid igitur an nó promisit nobis, inquies, misericordiam suam clemetiffimus pater? annon pactus est foedere irrefragabili, propitium fe fore peccaris noffris?an non fides nobis accomodanda eftiis, que à Deo promittuntur? Promifit ille quidem, fateor, fed quo modo?non nifiin Christo filio. Quibus?non nifi in filium credentibus. Scio ac fateor certifima effe Dei promiffa, quibus polliceturille, verefert Oforius,immenfas opes, voluptates eximias yegnum

Fides promisionem spectat, at non solam hanc tamen, sed alsud objectum potius, vnde instificationem accipit,

Ofo,li.6.nu.150.

esse Dei promissa, quibus polliceturille, veresert Osorius, immensa opes, voluprates eximias regnum immoreale, decido maximum glorium sempirernam. At non ita tamen bona hac à Deo vel promittuntur, vel donantur, ve nihit interim à nobis exigat ad hac consequenda bona, qua promittit. Non igitur hic status est quastionis, veruna Deo promittenti sit credendum, quod nobis comune est cum sudais ipsis, & Turcis. Neg; id que oquid-

quidnam promisit Dominus: promissa est enins falus, promissa est peccatorum condonatio. Vorum quod proprie hic quaritur, illud eft . Salus hac & delictorum venia, qua ratione, qua caufa promittitur, nulland interpolita conditione?an aliqua? At millam subeffe conditionem huic promissioni, nullusopinor dixerit Restat proinde aliquam effe necessario steamur. Qua cuiusmo-

di fit ex scripturis, modo difeutiarmis.

At interea excipiet forfan aliquisibi ad certas Queltio, quo moconditiones reftringatur Dei promissio, quomos do promissio gra do igitur gratuiram Dei milerionediara cum tuita, fi sub con-Paulo costitueraus, que gratia par gratiam insti-ficat impaum? Imo vero epum manime gratuio Responso. tam Dei milericordiam & cetileo & ffanto. In Christo, inquam, gratuitam. Aliser fine Christo nulla nec milericordia fpes, nec falcitis promife fio,nec peccatorum confrat remifio. Arque id non negabunt Papistarum filis, in Christo omnes diunz promifionis, notraque faluris opes effe firas. Ac recte quidem ifud Nunc enuni Mediatorem intelligo, per quem coleftia fua Mediator, bona dispensat nobis Deus: Is signidem Chriflus eft. Caserum quo modo per Medistorem hune dispensar ille, nondum lasis percipio Etfi enim folum hunc agnosso Mediatorem, cuius ynius merito omnis noltra incolumicas fit Promificatal referenda, at quia tamen falus haie per Chrifti condutions merium, neg in omnes recidir nec nisi sub certa quadam conditione ad nos diriuatur, qua tandem

Lombardus.

Christus in quem finem datus nobis a patra, insta papistas

· tandem illa fit conditio nobis à Deo prafcripta adfalutem obtinendam, aut quo modo meritoria hec caufa Mediatoris operatur in nobis, id ab iftis perlibenter doceri velim , Atque hic ilico responder Liombardus; carrerque omnes Lombardica discipling affines, id co modo fieri, nempe per charitatein Christi merito infufani, qua demum accepta, pervoluntariam eius fusceptionem protinus infu non nominamur folum, fed etiani funds. O Theologos Quafi verò Christus non in aliud donaus nobis á patre huc aduenerit, nifive dininam charitatis infusionem, quam vocăt, nobis compararet. Et quar non precibus, cum hicadoffer, à patre benignissimo eandem hanc infusionem obtinere potuit? Quid,an tam durus pateradeòque inexorabilis, ve nullis delinitus precibus, beneficium gratiæ cuiquam concederer, fine morte & fanguine filii dilectiffimi? At quid oblitit ? an quia non vellet, qui natura fit charitas ipla raut quia non posset, qui sit maieftate orinipotens Sed age, delibutus nunc dono Charitatis quid eo tandem confequeris ? Sàlutem inquis & inftitiam. Qua ratione iftuc? Quia quan chantas impletio fa totius legis, eò fr, vt diffulactiarias in cordibus nostris per spiritum fanction & inflammans ad legis obedientiam facile econnia exequatur, que vitæ funt officia, itaquiulti iam non reputemur, fed re ipfa ctiam nominemur & fimus. Recté quidem,id ergo est ni fallor, quodistos velle video: Omné Calu-

Tridene, Concili Sell, 6,017. X2

0-

ab

co

n-

n-

ua

ti-

od

us

0m

15.

m

m li-

ni ?

r2

2-

0-

24

52

ò

i-

n-

ne

ſa

id

06

u-

Salutis nostræ fiduciam in lege exequenda effe positam: sub eaque conditione summam divinæ promissionis contineri, si quæ legis sunt, perficiamus. Quod quia fine charitatis supernaturali vt aiunt, infusione præstari non positt, ideo Andrad, Orthod. charitas diuina legis amore animum informas, explicilib.6. institua ab illis dicitur.

Habes, ingenue lector, descriptam breui cópendio, sophistice huius theologie formulam. Dequaquo rectius indices, specta núc mihi mirabilem hunc caufarum ordinem.

TRIPLICI CAVSA TV-Stificationis 3 conditionals, 2 formalia 2 meritoria.

T P Rimum omnis iultitiz & promifiz no ordo canfarens a fire falutis finem in legis observatione pud papillas in conftituunt, ea conditione, vt filex præftenur, vi- ratione inflicadi uamus. Sin minus, nulla alia superfit vita comparandæratio.

2 11 Quoniamautem perfecta hac legis per- Canta prexima et folutio, secundum debitum, ve aiune, agendi mo- vicima iuftificatidum, non fit in viribus natura posita, neque in le-legis. ge ipla, fine speciali, vt. vocant, gratiz supplemeto, ide o charitatem diffusam in cordibus nostris, in qua formalem iultificationis cansam definiut, necessariò requirunt.

Iam verò quibus modis ac mediis infufio bac gratia & charitatis conciliada fit duas maximè

ritum Chrifti, et voluntaria arbitrii fusceptio.

Canfa comparan- ime causas affignat. Quaru altera in morte chris de gratiz eft me. Ai, canquirin caufa mentoria conftituitur. Alteram involuntaria arbitrii noftri susceptione collocat. Que quia repudiare poffet gratiam hanc; quam, futcipit pro fua libenate, ideo meritum huic afcribunt mesendi faltem de congruo.

gruo.

Merium de con-Atq; hic interim fides apud iftos millo habetur loco nec numero . Nec miru , qui quid fides fit Euangelica, ex Euangelio non intelligant, nec qua eius vis fit & efficacia, vila facis experientia didiciffe videanur. Do nimintus anud malicer

Refutatio pipillicæ din fionis. quod ad ordinem caularum attinet,

Cæterű ad lophisticas istorű nugas vt respondes, printi, qued ad proxima & virims canta at tinet infliferations, qua ipio in legis perfectione polită ltatult, qua id faltir fin & Euangelio inimicũ, quis tá mulla imbutus Euangelij cognitione no perfentiat ? Eth enim legis von rightfirma necessitate nos ristringat ad perfecta exequede tenquine : omnis inflitie poditione, at loge aliad mitis illa proxima zvitima caufanon pendet, vox fonoc Eurangelicz promiedonis. Que nulia exigit conditionem aliam ad falutene potiundă, na in prater fichem dustakar, qua enedimus jo filium Dei. Sed quid iftis dicas, qui quid inter legen; & Euangelium interfix, nibilo plus penè vident quam noctus ad meridianum folem caligantes?

Conditio inflificationis ex perfec tione legis sed proxima &vitima

## De caufe formali inftif.

Vinnec minus & illud fabum, quad deformali causa ineptifirme formiant. Id quod facile

facilé in hunc modum refellitur. Primum vt hoc donemus charitatem in præcipuis dei donis, ponenda esse, que toties laudata ab Apostolo laudari satis possit à nemine, nunqua tamé, tanta eius excellentia cuiqua donata est, in hoc seculo, Charitas quiden ve vniuerfam legis iustitiam copleat. Vnde qui ex parte eft, ve charitas viz, quam vocat, fit imperfecta (ex par- fape docent te enim,iuxta magistralem sententiam, diligimus)nec iustitia ea dici,nec forma este fidei po- Sentene, lib. 3. terit. Accedit huc altera ratio, quod quum dona- dift, 31, tur etiam ampliffime, nunqua tamen in hunc finem donatur charitas, ve nos inflificet apud deu, non vt fidem informet, fed vt à fide ipfa potius informetur, fideig; fubleruiat , fructus enim fi+ Charicas fidem dei funt, nó caufa fidei, charitatis opera: lequutur uon pracedit, fed no pracedut fidem. Neg; enim, quiz amore pro- fequitur, nec forfequuta est christum Magdalena, ideo in Chris mat ea fidem, fed Aum credidit, sed quia in Christi credidit, ideo dilexit multum . Quòd si veróformalis causa philosophis ea dicatur, qua vitam animaq; suppedirat materiz, fiq; vita hac fit theologis, qua deo viuimus, quid igitur scriptura prophetica respodebut, qua influs dicitur no ex charitate, sed ex fide viuere ? Quid item verbis christi, quibus docet ille vitam atemam in co fitam effe, vt patrem verum Deum cognoscamus,& quem mifit iple Iefum Christu? Rurlulq; , vbi apertissima oratione, vitam fidei solum, non charitati tribuit. Qui credit, inquit, in filium, habet vitam æterna.

ca çai,

n

1,

## TDe causa instificat meritoria.

Meritoria causa instificationis quaterus in Christo sit statuenda,

Merita ex congiuo et códigno, merita supererogationis indebita ex opere operato.

Andre. Vega hifpan, de sult, pag. 816.

7 Nterea verò, quoniam de his fusius iam ante pertractatum est, subit deinceps, quod proximum est, in hac causarum serie, vt meritoriam nunc causam iustificationis, pari compendio excutiamus, quam isti ex Tridentina autoritate folam ac vniuerfam in Christo comprehendunt. Age,& quid ergo hic respondebunt Scriba isti & disputatores seculi huius? Quid, an iustorum opera nihil merehur apud Deum?nihil ad comparandam iustitiam prouehunt? Et vbi igitur meritum illud de congruo & condigno? vbi opera supererogationis indebita? vbi gratia illa, quam conferunt nobis facramenta, vt perhibent ex opere operato? Et quo iam argumento Ans dreas Vega from hoc axioma mebitur? Fides. air,& alia bona opera, quibus disponimur ad gratiam gratum facientem, qua formaliter iu-Rificamur, & fumus accepti Deo, meritoria funt ex congruo eiulmodi gratiz, & nostra iustificationis.&c. Vnde palam fit, aut Christum non esse folam caufam meritoriam eiufmodi gratia, aut nihil valere catera quacunque meritorum nostroru adminicula. Quanquam neque id interim inficior, quin Christi mors verè fit meritoria. At quid ea meruerit, etiam atque etiam spectent aduerfarij : vt fpirituale, inquiunt, auxilium diuinz gratiz & charitatis ad præstandam legem in

0

in nos diffunderetur. Quid ergo? an nulla alia caufa mortuus est Christus, nisi vt donum charitatis ad præstandam legem mortalibus impetraret? An non ideò potius mortuus est, vt chiro- Ephef.2. graphum, quod in lege contra nos scriptum erat, cruci fuæ affixum diffiparet, vt inimicitiam Coloßen.2. dirimeret, mortem deleret in sempiternum, Diabolum regno exueret, vt pastus & alimonia esfet nostræ fami, vt principatus ac potestates triuphali suo imperio subiiceret? vt potestatem omné occupet in cœlo, & in terra. Quòd si tanta sit vis charitatis ad legem perficienda, vt prædicat, quid,an charitas hæc aliter illabi non potuit,nisi moriendum esset Dei filio ? Imò ante mortem Charitas per spi-Christi, annon supernaturalibus iisdem donis rirumsanctum infigniti funt patriarchæ, prophetæ, ac complu- infusa sanctis pares sanctorum alii? Deinde post mortem christi, pher, antemorte an tanta cuiquam etiamnum præsto est gratiæ Christi. facultas, qua omnem obeat iustitiæ plenitudinem? Atqui quum meritum Christi perfectum fit, perfecta fint & illa , quæ nobis ideni promeruit perfectissimo fuo pretio necesse est. At Christus folio contra mea quidem fert ratio, vt existime Chri- meritoria causa stum iustificationis nostra meritoria quide caufă iustificationis. existere,& renouationis non tam meritoria essecaufă, quă efficientem potius, quum ipse fit, qui baptizat spiritu sancto, & igne . Denique vt id donemus ex Christi merito, influere hanc nobis charitatem, attamen eandem hane gratiz infusionem, nequaquam causam R ij.

esse promerenda iustificationis, imo nec vllam partem causa dixerim, sed qua in effectis potius numeranda, arque inter fructus iustificationis. qui inde confequintur, cenfenda videatur. Neci enim fequitur ratio, si opera gratia ac charitatis, Christi merito ad nos perueniant, propterea eadem merentur iustificationem cora Deo. Quippe que nulla prorsus operum conditione nititur, led fola promissione, eaq; etia gratuita: sicq; gratuita, vt nulla implicet coditione, vna dutaxat excepta. Eavero quanam vnica & propria existat conditio quonia hocloco quarimus, facile nos docebit Euangelica institutio, si modo Euangelica auscultationi, qua Tridentinis placitis aures præbere maluimus.

Promissio Dei ad falutem, vna folum nititur conditione.

#### I Qua praprie conditione nititur iuftificationis promifio.

Onditio verò, qua propriè iultificamur, ca elt

Fides duabus con fiftit partibus, notitia interna et one,

vt in christu credamus, illiq; costate confessiexterna confessi- one adhæreamus. In qua fide diliges interimadhibeda cautio eft, vr in propriú legitimuq; obiechu fides hec dirigatur. Quod à Scholasticis hactenus doctorculis no fatis acriter animaduerfu esse miror. Quoru alii obiectum sidei staruut in Proprium obiec- prima veritate: Alii pro obiecto habet, quecung; in facris dei literis confignatur. Quibuldam pro obiecto fidei habetur, queduquab Ecclefie catho lice autoritate nobis crededa obiiciuntur. Nec male quide ilti. Siquidé hecominia & vere & ne-

ceffa-

rum fidei apud Pontificios.

cessariò cuique credenda esse haud inficior. Qui enim fex dierum spatio vniuersam munda huius architecturam divino opificio constructam credit, recta is quidem fide ducitur, quemadmodum certiffime funt fidei , quecunque scripturarum monumentis promuntur veritates, que tamen fides singularum veritatum non ilicò, opinor, hominem instificat. Neque enim proprium est nostra quastionis, quid verè à nobis credatur, sed que fides ea sit, que impium sultificat apud Deum a peccatis, & quod proprium fit fidei huius obiectum, ex Euangelio vt perquiramus in Perridiculum interim illud nimifque barbarum, quod in decretalibus potifex obiectu fiderad claues, & fuc+ Bonifacius in ceffione Romanæ cathodræ redigit, idq; fub neceffitate salutis. Sed facessat Planus hic cu suis fu-

t

TDE FIDE ET FIDUCIA, ET qued preprium sit sides obiectum.

AD alios accedat oratio qui faniore iudi- Objectum fidei tio de fide differentes, proprium ae genu- iuxta Saniores mum obiectum fidei , qua iultificamur non Orchodoxos. tam è longinquo à prima ipsa veritate petunt ve Thomas, neque ad fingulas feripuir veritares reducunt ve Colonienles : neque in Ecclefiz decretis definiunt, vt duacenus doctor, eiusque loci ac ordinis Iesuita, neque in Romanæ cathedræ irrefragabili autoritate, yt Bonifa-R in. cius

Definitio fidei iuxtareformatiores theologos.

cius, verum multò propinis adveritatem accedentes Euangelicam, ita nobis fidem definiunt, vt obiectum eius in fola Dei mesericordia stamant. Sic enim fides á nostris hodie plarisque definitur, ve sit firma constansque fiducia in misericordiam Dei, gratis propter Chrifuns promissam. Que fi vera fit finitio, apparet hac quidemratione, fidei obiectum non aliter,neq; alia in re politum effe, quam in gratuita dei apprehela milericordia. Quod neg; ipie veru effe hactenus inficior, quatenus fides hoc loco pro fiducia accipiante, quemadmodum fape hac fignificatione vsurpari solet, qua misericordiam respicit, paritq; mentibus certitudine. Caterum vtrum fiducia hec propriè iultificet apud Deum, quari hic poreft non inutiliter.

Pides pro fiducia milericordiz (z-Pius accepta.

Sola fiducia mife ricordia verum proprie nos iustificet apud Deum

### QVESTIO UTRY M FIDVCIA misfericordia sola per se instriscet.

Quidem quod ad me attinet, no is su, nec vaqua sui, qui cuius qua settita prejudicatu veli, fruatur per me suo hie quisqui settita prejudicatu veli, fruatur per me suo hie quisqui settitatur ecclesia prositeri, quod settio, sic setti mea quide ratio, ve existimem siducia hanc misericordia, se certitudine salutis promissa, rem esse commotissimam cum side oportere, se quan) qui sque sibi necessario accommodare debeat, at tum cum maxime accommodarur, non eam tamen esse, qua sola per se proprie absolute que nos a pecca-

Certitudo falutis cum fide necessa 110 coungitus. peccatis subleuet, iustificet que apud Deum, fed aliud quiddam in Euangelio propofitum esle, quod natura certitudinem hanc quoquo modo præcedere oporteat, nosque apud Deum iustificet.Præcedit enim ne cessariò fides in personam filii, que nos Deo primum conciliat. Sequitur deinde fidem hanc fiducia certiffime mifericordie, de qua nemo corum, qui in Christum credunt, dubitare poterit.

At dixeris, quid, an non fidei vocationem, pre-Obiection occubat misericordia, in Christo promissa? an non eadem gratis misericordia instificat credentes? Denique quum certiffama sint promissa Dei , an non isidem titto ac constanter fiden-

duin eft?

ccefini-

rdia

12du-

hri-

pa-

aliiita

ve-

co

ac

am

ım m,

A

Q.

vt

m

His vt respondeam, przuolat diulna quidem iccr. misericordia, dubium id nemini eft , que causa omnium bonarum rerum atq; origo existit. Ve- Misricordia prirum non id est, quod hoe loco quartur, vtrum ma causa iustifica misericordia ex parte Dei parens fit iustificatiou tionis nostra, ex nis nostra, sed quidnam illud sit nostra ex parte, parte Dei. quod apud Deum valeat ad reconciliationem. fiduciane misericordia, an fides in personam fi- Ex parte nottra lii dei, Scio immensam effe Dei misericordiam duo consideranatque infinitam, qua omnis continetur fancto-ricordiz promif. rum electio. Nec ignoro certiffima effe, que in fe, fides in perfo. articulis fymboli credenda proponumur, quibus nam iplam media ve nihil est certius, ita nec quicquam est, quod de atoris. eorum certitudine que promittuntur, aut de fide promittétis quisquam addubitare debeat. Quid R.iiij. enim

Exploditur papistarum opinio Calutis.

enim promissis Dei certius? Quid promittentis fide stabilius Quid misericordia gratis in Chride incertitudine sto proposita magis gratuitu? Quo magis explonostrz in Christo denda est è ceru Christianorum insuauis hec, nec minus calumniosa Hosii, Andradii, similiumque oblatratio, qui velut contra stimulu Aanti? ortec omnia in dubium incertumque cum Academicis revocant, nec vllo modo ferendam putant susceptam de promissa salute fiduciam : quam Tridentini anathemate condemnant, Hofius vt inanem atque inutilem deteffatur, perinde arguens, ac fi certitudo hæç diuinæ gratiz nihil aliud, quam inertis cuiusdam socordia, vitaque laxioris occasionem conscientiis aperiat. Itaque quemadmodum, inquit, patres ac domini cordatiores nonnunquam faciunt, yt gratiam fuam erga filios & feruos diffimulent, quo sic magis illos in metu ac officio contineant : idem & Deum facere erga seruas suos, vtinter spem menunque fluctuantes, facilius eo pacto à fecuritate plos & negligentia dimoueat.&c.

Hofins fib. 3.confuc.ps. 140-

## TDE GERTITUDINE CHRI-Stiane fiducia contra Hosium.

incertitudinem responsio-

Contra Hossanam [ Gregia vero dei hominumque comparatio, que omnes dei promissiones, doctrinam Euangelii vuiuerfam, adeoque totius religionis fundamenta diffipat atque elidit. Quorsum enim per verbum fuum promitteret Deus, fi cer-

tos

C

n

tos nos esse nollet corum, que promittuutur? Promittebatur Abrahamo filius, credidit ille nihil diffidens promittenti, laudique ei ducitur. Quidergo? tune infractam Abrahami laudas fiduciam: nostram vimperas? Itidem misero Adamo semen promittebatur venturum. Quorfum tandem ? vt hæreret ille in trepida diffidentiæ fluctuatione? an vt animum potius promissi solatii expectatione fulciret? Tot sunt passim in vtroque sœdere pactiones promissiopum, quas fi nolebat certas essemobis diuina veritas, quur verbo igitur conscriptas, quur tabulis confignatas effe voluit? Breuiter quur in Symbolo fidei credere iubemur peccatorum remissionem, carnisresurrectionem, vitam æternam , nifivt certifsima hac nobis statueremus ( quæ fidei articulis inferuntur ? falfum proinde eff, quod affirmat Hofius, neminem te-Hofius lib. I. neri ve firmiter credat , certoque statuat vel Confut.pag. 15. de se, vel de hoc autillo, sibi propter Chrifum peccata elle remilla, le elle in gratia, Hofins ibid. fe cerso possessur regnum coelorum, &c. Rur- ofor de iust, i. 2. fumque neq; illud minus fabulofum, in quo no- Pa.32. ftris hominibus obtrudit hos dogma, quali ita astruimus ynumquemque iustitiz esfe compote, eo solum , quod statuit se fore deo acceptum. Quod minime verum est, nec caret impudenti calumnia . Non enim ii sumus , qui certam misericordia fiduciam quoquomodo repellendam à fide iustificante existimamus, (quod

(quod nefarié faciunt ex Romana cohorte theologi) Neque Rurfus caufam ipfam iuftificationis in fiduciam hanc, feu applicationem nudam misericordiæ (vr ipsi falso calumniantur) propriè transferimus. Quidita vero? Quia nimirum deeft adhuc aliud quiddam, quod applicationem hanc promissionis pracedat oportet, quodque ad veram iustificandi causam necessario defideratur.

#### GLAVSA JUSTIFICATIONIS à solafiducia seu applicatione misericordie non pendet.

Caufa iuft ficarionis,quoad deum

Vid ergo, inquies ? an non gratuita dei promiffio caufa veriffima existit, qua omnis mifericordia eft, nititur fumma iustificationis ? Ex parte Dei fi quoad nos, fides dicas, verum est. Ex parte nostra si quaras, in mediatorem. viterius est progrediendum, aliudque cum promillione necessario adnectendum videtur. Age, verem clarius ob oculos producamus, Promittit Deus salutem fris, idque gratis, & propter Chri-fum. Certifituum id quide est, extraq; omneni controuerfiam Perge, & tu fidis diuina promifsioni. Rectissime id quidem facis, laudoque fiduciæ constantia. Arinterrogo interim. Salus qui gratis propter christu promittitur. Anideo prop ter Christu omnes promiscue seruabit absoluta promissio, fine vlla conditionis restrictione. Non opinor. Age, igitur, quii promiffio hæc non nifi ad

. 5 . 75 . 154 . 1

ad certos duntaxat, sub certa quadam conditione, pertineat, quinam igitur ii sunt, in quos proprie hac cadat promisso, scire velim. Credetes, inquis. Rectè id quidem. Sed quomodo, aut in quem credentes. An non in Christum psum? An non is solus est, quius solius causa falus pro-

mittitur credentibus? An non fides hac fola in forum filipe.

personam Christi compotes nos reddit promisfionis? Fides hac an non sola apud Deum iustificat? Denique an non sola hac conditio est, qua
vbique inculcat in Euangelio vex Christi, Apostolorum, & prophetarum, quam vaice exigit à
nobis paterna prascriptio, vt audiamus filium eius dilectum, vt Christum recipiamus, vt credamus in nomen eius, vt side ad eum consugiamus,
tocosque nosin eum recipiamus, vt credamus in nomen eius, vt side ad eum consugiamus,
tocosque nosin eum recipiamus, vt credamus in
eum, quem missiville, quem consignauit pater, vt
eum intimis animis digeramus, vt in illo inseramur, crescamusque in illo, vt lesium eumque solum crucifixum cognoscamus, vt eum solum cotemplemur, sicut serpentem contemplati sunt olim Israelitz, vt Christum induamus.

it

i

Þ

n

d

Hinc toties illa in Euangelio repetitu de perso- Joan. 6.
na Christi conciones: Qui credit in me habet Joan. 7.
vitam atternam: Quotquot receperante etim: qui Joan. 3.
credunt in nomen eius: qui credit in filium Dei: Joan. 6.
vit omnis qui videt filium, & credit in eum: Joan. 11
qui credit in me, non morietur in atternum: Cre- Joan. 14.
ditis in Deum? & in me credite. Credimus & Joan. 6.
cognouimus, quod tu es Christus filius Dei viui, Rom. 4.

Qui

Rom.3.
foan.20.
Att.8.
Att.16.
Phil.3.
Ephof.3.
Gal.2.
Att.26.
eAtt.10.
foan.8.
foan.15.
Galat.3.

Qui credit in eum, qui iustificat impium ! Iustificans eum, qui est ex side Iesu Christi: Si consitearis ore tuo Dominum Iesum. &c. vt credatis, quia Iesus est silius Dei, & credentes habeatis vitam aternam: Si credideris toto corde tuo. &c. Crede in Dominum Iesum, & saluus eris tu & domus tua: Iustitia qua est ex side Christi: Accessi habemus per side eius: promissio ex side Iesu Christi per side qua est in me? Per nomen eius, omnes qui credunt in eum: Si non credideritis quod ego sum: Nisi manducaueritis carné meam: nissia me manseritis: si manseritis in me ibid un Omnes silii dei estis per sidem in Iesu christo.

# FIDEL WERA ET GENVI-

Obiecenm fidei

Obiectum fidein

EX quibus soc tain confpicuis scriptura locis, neminimon certissimum esse potest, quod-namptoptic obiectum sit side illius, qua nos iustificat, non aliud videlicet, quam persona sili Dei: quamadmodum rursus, fiducia obiectum est dei promisso. Qua quum sta sint, haud difficile suere exchis scripture notionibus colligere, quavera a genuma sitila, quam quarimus, side i iustificamis definitio: qua ad rectam Euangelii norman inhune modum definienda videtur. Ve sit insita mentibus nostris recta filii Dei cognitio qua Christum promissum agnoscimus, exhi-

Definitio fidei qua instificamur.

exhibitum suscipimus, mortuum pro nobis ac resuscitatum ore profitemur, spiritu colimus, mente tota cum omnibus suis beneficiis amplectimur.

is,

i-

C. 82

Cc

n e-

ié

c

1-

n

c,

1-

ei

Hæcque fides vt singulare dei donum existit, ita fola ex omnibus dei donis creditur, quæ ciedentes justificat coram Deo. Cui etsi coniunctissimè accedat certitudo & fiducia diuinæ gratiæ, quæ & ipsa fidei nomine nonnuquam commendatur, at hæc'tamé fiducia caufa propriè iustificandi non infert, sed allatam accipit, nec efficit iustificationem, sed ab ea potius efficitur, certosque reddit cos, qui fide Christi iustifican- Fiducia misericor tur, non ipla iuftificat. Neque enim quia mile- diz fidem Chrifti ricordiam dei pia fiducia amplecteris, ideo con- ordine confequidonattibi deus, & in filium recipit, sed quia recta turfide Christum eius amplecteris, eug; cofiteris, ac diligis, is te diligit: nec quia certi de salute sumus fidimusq; promissis,ideo in Christum credimus, sed quia credimus in Christum, ideo in certam Fides iustificans, venimus spem eoru, quæ in Christo promittutur, et fiducia in quo promittitur enim credentiin filium vita æterna. Hincque emergit distinctio minime obscura inter fidem & fiduciam. Differunt enim subjectis, & obiectis. Fides Christi quæ parit iustitiam, sedemin superiore anima arce occupat, in qua Subiectum fidei verfatur intellectus. Fiducia ad eas animæ po- Subiectu fiducia, tentias refertur, in quibus spes similesque affectiones collocantur. Quod ad obiecta attinet, fiducia misericordiam respicit aut promissio-

nem in Christo: fides in Christum ipsum intenditur, qui misericordiam credentibus conciliar.

Caterum de iis nimis fortasse multa, qua per se satis exposita non egerent hoc tempore, vlla explicatione, nisi huc me adigerent finistra calumnia Hosii, Osorii, & similium, quorum bis iniqua mihi ratio videtur . mum in co, quod doctrinam hanc Christiana fiducia, quam in Christo stabilimus, nullo modo ferendam in Ecclesia putant. Quam illi confidentiam ac præsumptionem vocant, qua nihil esse affirmant piorum saluti noxium magis ac perniciofum. Addit Hofius fuum pfephisma, vt nulla fibi videatur maior effe apud Deum (vtar Hofius in confut, ipfius verbis) abominatio, quam fit hæreticorum hæc tanta præsumptio. Nec desunt hic interim è feripturis contorta autoramenta : Quid inquit, " annon admonet Euagelica præceptio, vt feruos , nos omnibus modis inutiles conficeamur etiani , quu fecerimus onia: Ex quo mox colligit Hofius. , Quifquis ertè lecum statuat, se esse in gratia, " perinde eum facere, acfi contra præceptum do. " mini feruum fe vtilem effe pronunciet. à sopa-,, τατμ κράνιου? Quali veró fiducia & plerophoria hæc, quam astruimus, dignitate aliqua nostra nitatur, non tota ex certitudine diuina pendeat promissionis. Accedo ad alteram ipsorum ca-

> lumniam, nihilo minus absurdam, qua iniquisimè hoc nobis imponunt, quasi vniuersam causa

> > instifi-

Duplex pontificiorum calumnia.

66.1.pag-14.

n-

ci-

ız

0-

nt

n,

1-

x

o

f-

il

C

vt

m

t,

os

71 5.

)\_

)-

2

at

iustificationis non alio referamus, quám ad solam opinionem certitudinis, ita vt ad consequedam peccatorum remissione, nihil aliud necesfarium esse doceamus, nisi vt suo quisque animo Trident. Concil, senti de serviciali persuadeat, peccata sibi esse remissa. Senti de senti des este libris verum. Etsi enim certissimum id fateamur, nihil esse certius nostra per Christum iustificatione, tamen si causa quæratur, quæ nos propriè iustissicet á peccatis, respondemus sidé esse illam, non qua credimus nos esse iustissicatos (vt garrit Hosius) sed qua credimus in Christum silium Dei, qui solus est propitiatio pro peccatis nostris.

TDE VOCE FUSTIFICATIOnis quid significet in scripturis: virum ea constat sola peccator ur remissione, an secus. Quibui denique modis ac mediis iustisicatio coparatur.

HAbetis igitur (viri Romani) nostram de side iustificante sententiam, veramque sidei rationem vobis expositam, quæ vis, quod obiectum ipsius existat: Porrò quatenus sides hec à spe & siducia distinguitur, intelligitis: in quo denique versatur vera & proxima iustificandi causa, qua si internam quæritis, sola sides est, qua in Christum credimus: si externam materiam, solus Christus est, quem side amplectimur. Verú quoniam

niam id nullo modo permittitis, vt fola iustificemur fide, vt vestris in eo vel calumniis occurramus, vel succurramus errori, duo hic mihi aperienda, vobisque aduertenda restare video. Prium, quid voceiustificationis scriptura propriè intelligat. Deinde qui qualesque sunt, qui fide iustificantur. Quod ad iustificationem attinet, negant Tridentini, eam remissione solum peccatorum constare, nisi accedat volutaria susceptio gratia, aliaque nonnulla præcedant, quibus ceu præparamentis disponantur homines, ad capessendam iustificationem.

fcripturis quid fit Trident, Conc. cap. 7. fest. 6.

Inflificari in

Quibus modis ac medias præparan tur homines ad iustificationem.

Trident. Conc. Sefl. 6.cap. 6.

Hæc aut dispositio præparatoria, quæ sit, quibus furgit gradibus, quo ordine ab his digeritur, si nondum audisti pie lector, operæpretium est, aduertere. Disponuntur siquidem homines ad iustitiam, dum adiuti primum præueniente diuinæ vocationis gratia, fine operum meritis vllis præcedentibus, fidem ex auditu cócipiunt. Quenam autem hæe fides fit fuperius demonstratum est. Est enim iuxta pontificios, firmus assensus de iis, quæ diuinitus reuelata & patefacta funt : Neque tamé per hunc nudum affenfum, seu fidem, continuò hominem iustificari contendunt. Sed alias per dininam gratiam dispositiones accedere oportet, quibus preparantur homines ad instificationem, fidem timorem fem, dilectionem, panitentia, odium & detestationem peccati, amorem institia, orationem, & similia, ita, vt exordium quidem iusteficationis sit gratuita dei vocatio, unde sides ex andi-

auditu concipitur : qua credunt homines vera effe, qua dininitus renelata funt, fine que ad gratuitam Dei misericordiam erga peccatores, per redempti-onem, qua est in Christofesu: siue qua adtimo-Tiletamus in Arem dinina institia attinet. Ex qua demum fide, polo.pa. 250. per considerationem dinini indity nascitur timer, 251. quo visliter concutiuntur homines, ut peccata deserant , atque detestentur . Deinde ex eadem fide, per considerationem gratuite misericordie per Christum parata peccatoribus pænitentibus, progignitur fiducia, qua confidant Deum sibi propitium propter Christum fore. Porro ex consideratione hac tanta bonitatis, deum tanquam omnis institia fontem innocare, diligere, peccatu abiicere, vita nouitatem meditari, ac mandata seruare incipiunt. Atque ita demum perfecta constat nobis ad sustificationem dispositio, sue preparatio, qua preparare inbewur corda nostra domino. deinde preparationem instisticatio conseguitur, que non sit sola peccatorum remissio : sed & sanctificatio, derenouatio interioris hominis, per voluntariam susceptionem gratia, & donorum unde Libetum arb. cohomo ex iniusto sit iustus, & ex inimico ami- operans. cus, vt fit bares, secundum spem , aterna vite.de.

Age, & qua tandem ex parte scriptura Apostolica aut Prophetica hac hauserunt? Nulla, at neque vlla opus est . Satis pro Scriptura Tridentinum valet oraculum Canifius ex doctoribus strenuam molitur huius decreti defenfionem

fionem . Verum haud quicquam proficit: vt enim fateamur cum Augustino & doctoribus, quod negari non potest, ad solam dei gratiam cuncta nobis accepta referritum quæ ad scelerum condonationem, tum qua ad nouam obedientiam attinent: at quid hoc tandem ad prafens institutum? Agitur enim in præsentia, non quid præstat in nostra renouatione efficax gratiz diuinz vis, (fine qua prorfus iacere omnes no stras viriculas merito corra Pelagianos contendit Augustinus) sed quid id fit, quod impium om nino iultificet apud deum? quid sit, in quo confiftat nostra hæc, qua dico iustificatio, in remissione sola peccatorum, an in virtutum possessione? Denique quid illud sit, quod voce iustifica-

tionis propriè in scripturis significetur.

Quanquam ne hic quidem fatis inter se confentiunt adversarii : in hoc tame vno mire congruut, vt D. Paulo aduersentur strenue. Tridetini primum, vt dixi, sententiam ita partiuntur, vt duas iustificationis partes constituant, altera in remissione, quam fidei tribuunt : altera in noua obedientia & operibus incremeti, vt aiūt, meritoriis, quibus fidei iustitia perficitur, autore Tiletano. Sunt rurfus alii, qui quid voce iustificationis fignificetur, adeo non explicant, vt omnia ad operu iultitia referentes, indignam putent iultificationis mentione, que libroru menumetis audiatur. Quoru vnus, ac præcipuus Oforius hic no-Acrinter multos existit. Thomas Aquinas de · inflifi-

CAP IL

August, contra

Iulianum.lib. 6.

Inflificatio qua in re confittie iuxtaTridentinos Tiletanus in A-Pol.pag. 237.

iustificatione, ficut de aliis multis multa agitans, Thom. 12.9.113. eam descripfisse in hunc modum videtur, tecun- atti. 1. dum rationem videlicet motus, qui fit in homine de contrario in contrarium : ita ve fit transinutatio quædam de statu iniustitiæ, ad statum iustitie. Atque hac cur impii iustificatio vocatur, ratio- Iustificatio impil nem his verbis exponit. Nempc, quia omnis mo quid sit apud tus denominatur magis á termino ad quem, qua Thomam.
Motus phyficus
á termino à quo, ideò transinutatio illa, qua trasin institucatione mutatur aliquis à statu iniustitiæ per remissione peccati, ad statum iustitiæ, fortitur nomen à ter- Terminus ad mino ad quem, & vocatur iustificatio impii. Hæc quem. ille. Nec malè quidem istud, modo commodè intelligatur. Vt enim id donemus, quod necessariò fatendum est, nullam esse iustificationem impii sine transmutatione, nec trasmutationem illam fine remissione fieri, porrò nec vllum exiftere motum, fine duplici termino: at duplex tamen hic adhibenda est animaduersio: primum vbinam collocat ille terminum fuum ad quem? Sententia Tho-hoceft, vbi statum hunc iustitiæ velit statuere? Si in hac vita, falfum est: Si in altera, verissimum. Hic enim progredimur ope diuinę gratię, de virtute in virtutem. Ad terminum verò plenæ iustitiæ non nisi in sutura vita perueniemus. Deinde quod ad vocabulum iustitie attinet, rogandus est mihi Thomas, de qua iustitia senti at, si de iustitia humana, siue inhærente qua iustificari nos putat apud Deum: Respondeo, nunquam nos statum illum iustitiæ in hoc seculo assecuturos. Sin illam S ij.

Iulificatio vtrum confiftation in mutatis qualitatibus. 2. Cor.5.

intelligat, quam prædicat Paulus, quæ Dei fir, nó nostra, nihil aberrat Thomæ affertio à verbis Apostoli. Sic enim ille vt dei, inquit, iustitia efficeremur, per illum. Primum quænam hæc Dei iu-In sola remissione stitia dicitur, nisi qua nostra non sit, quam deus in nobis sua imputatione approbat? Deinde cur addit(per illum) nifivt intelligamus iustificationem hanc non perfunctione aliqua virtutum nostrarum constare, sed Christi solum causa, nobis imputari, vt iple folus fit iuftus, & iuftificans cum, qui est ex fide Iesu.

#### TCONTRA DEFINITIONEM iustificationis à Thoma positam, arquitur.

A T quoniam hic incidit nobis de iustifica-tionis definitione cum Thoma disceptatio, ex cuius vberibus suxisse videre recetioris scho. læ theologos, quicquid venement est in hac controuerfia: non alienum fuerit acriore peruestigatione fraudes huius finitionis veluti vestigiis persequi, iustaque autoritate peruincere, vt in ipso fundamento sophisticas has sutelas, quoad licet iugulemus. Id auté qua vel ratione felicius, vel au toritate accommodatius agam, quam fi D. Hieronymum, D. Thomæ opponam, nihilo opinor, illo inferiorem, ceu durum cuneum, altero duriore cuneo elidens. Quòd igitur Thomas peripateticam hanc iustificationem motu physico dimetiens,

metiens, eam his finibus terminat, vt sit transimutatio à termino iniustitia, per remissionem peccati, ad terminum siue statum iustitia: sequuti mox Tridentina synedria theologi, eadem hac sinitionem arripiunt, sicque exprimunt, vt sit translatio ab eo statu in quo homo nascitur filius primi Ada, in statum gratia, & adoptionis siliorum dei, per secundum Adam Iesum Christu seruatorem nostrum. Quanquam posterior hac definitio verbis cautior aliquanto videtur, sensu ipso non ita multum abludit. Vna tamen vtrique

suffecerit responsio.

Ac primum à Thoma deinde à Tridentinis id peto, quid motoria hac sua translatione velint, de termino ad terminum, de statu in statuin, vt doceant. Si hic sit sensus, nos qui mortui prius delictis essemus, condonatis postea sceleribus per Christum, ac redintegrata cum Deo gratia, ex morte & nexu damnationis folutos, fauore donatos, ad vitam receptos, atque in libera conditione nunc positos esse: in eo plane nobiscum faciunt. Sin aliter ita putant, nullam fieri iuftificationem, nisi quæ constet mutatione qualitatu, ut qui prius peccator fuerit, maleficus, fraudator, periurus, adulter, luxu ac crapula dissolutus, mutata nunc vita alius cepit fieri, iciunat bis in fabbato, de suo libenter succurrit egentium inopie, omnibus iuuandis expositus, rsque ad decimam bonorum omnium profundendam, fic denique vitain instituens, mutatusque in S iij.

nouum hominem, vi iustus sanctusq; appareat, non ea iustitia, qua vel remissione egeat, vel benignitate iudicis imputetur : sed quæ ex veris virtutibus ex gratia inharentibus merito approbetur coram Deo, quid quaso vetat hac ratione, quo minus Pharifaus Publicani comparatione instificatus euadat? Refertæ funt gentium ethnicarum historiæ multorum exemplis, qui quum ingenio vel educatione corruptissiméessent affecti, redierut postea adegre giá correctionem vita, morumque habitudiné. Et quid obstabit: quin & istos iuxta Thomæ philofophiam inter iustificatos adnumeremus, fiqui de iustificatio nihil sit aliud, qua motus quidam de contrario in contrarium, hoc est de statu iniustiria ad starumiustiria transmutatio?

Sed additur in definitione, per remissionem peccati, age & quid hocimuat illorum causam? Na si non alia sitiustissicatio, quam quæ constet remissione peccatorum, cur negant igitur Tridentini iustissicationem sola remissione consistere? Ad hæc, quum in peccatorum remissione semper lateat occulti peccati suspicio, quod veniæ patrocinio indigeat, vbi iam igitur consistet status ille ac terminus iustistæ inhærentis, quæ aliter se tueri apud iudicem sine misericordia il-

lius & remissione non possit.

Cæterum quid ego pluribus in hac re contendam, quum ex aduerio clarissima stat Hieron, fententia, qui ex prosesso de his institua gradibus disse-

differens vniuer sam hanc stationem ac terminu à Thoma positum fuditus diruit, dissipatg; Etenim vbi Thomas de motu iustificationis disputans à termino progreditur ad terminum, in quo motus definat, finemque ac stationem accipiat transmutatio, contra Hieronymus per singulos Hieronym, cont, discurrens gradus , nunquam nos in statione Pelag. dial, 1. consistere, sed semper in cursu esse in hac vita, semperque imperfectum hic esse docet, quod homines putabamus esse perfectum. Idque Pauli exemplo confirmat : qui præteritorum Phil.cap. 3. oblitus, semper ad viteriora se extendebat, per quæ docet præterita negligenda,& futura cupienda, vt quod hodie perfectum putauit, dum ad meliora semperadnititur, cras imperfectum fuisse conuincat, hac Hieronym. Quòd si igitur Paulus in perpetuo motu versans, nullum tantæ iustitiz statum, in quo confisteret, reperire potuit : consequens hinc efficitur, aut nullam esse in hac vita christiani hominis iustificationem, aut non rectis sane terminis a Thoma, & Thomistis Tridentinis esse definitam, vnde iusta in hanc formam (truitur connexio.

Argumentum.

Vbi perpetuus est cursus, nulla illic statio est , nec terminus motus.

Perpetuus est cursus in hac vita ad iustitiam acquirendam.

S nij. Con.

#### DE CHRISTO GRATIS

Con. Ergo: Nullus est acquirendæ iustitiæstatus in hac vita, ac finis motus, quem ponit Thomas.

Ex his abunde testatum arbitror, quæ sit impii in scripturis iustificatio, & qua potissimum in re confistat, non in transmutatione inharentium qualitatum, per voluntariam gratiæ susceptione, vt volunt Tridentini, sed in judiciaria solum abfolutione iudicis, qua, qui reus est, immunis dimittitur, donaturo; ei impunitas. Vnde non incommodè videatur iustificatio ita à quibusda definita: vt sir actio dei, qua peccatorem damnatu à lege, gratuita misericordia, propter Christum ab foluit, à peccatis instificat, instificatum glorificat. Quanquam neque id interim negatur, permagni quidem referre, quo quifque ordine vitam sua instituat corrigatque in melius. At aliud est tamen de iustitia, aliud de iustificatione dicere. Rursusque aliud est in comuni vsu vita,aliud in judițiis verfari. Illic laudem habet vitæ in melius commutatio. In iuditiis verò, non quid facturus sis spectari solet, sed quid feceris, nó quas nouas qualitates melior gratia attulerit, sed quo remedio anteacta flagitia funt eluenda. Age precor, & quid tum in acerrimo illo fummi numinis iuditio dicendum aut expectandum, vbi totius vite scena ac latrina, é latebris in lucem subit producenda:vbi vita impuritas, fraudes, iniuria, libidinum turpitudo, auaritia, conscientia, concupiscentie sæditas, dictorum, factorum, confili-

1.70an.12. Rom.6. Rom.8.

orum, cogitationum nequitia, animi tumentis ambitio, odii, amoris, inuidentia, caterorumque affectuum rationi rebellans pertinacia, mundi cultus, terrena studia, contemptus, ignoratio dei: neglectio officii : Denique vbi tota rerum anteactarum fentina femel ac fimul explicanda fit, quid hie dicet, quid afferet miser peccator? quo confugiet? Ad arcanas suas, credo confessiones, ad piaculares pœnitentias ad fatisfactiones. Non erit satis. Hec te peccatorem ac poenitentem declarare possunt, at iustum nequaquam. Quid ergo, inquies, an non pœnitentibus promisit deus admifforum veniam? Esto, at vbi tune Tridentina iultificatio que negatur fola constare remiffione, quum tu in iuditium nihil adferas, nisi confessiones, pœnitentias & lachrymas deprecatorias? Quidenim vlla opus satisfactione aut ponitentia, vbi nihil admiferis? Sin aliter, -vbi tum iustitia tua, quam iactitas? Nempe, inquis, quia accepta semel remissione peccatorum per per Tridentinis. nitentiam, simul cum ipsa remissione, influit san-Atificatio, & renouatio interioris hominis, cateraque dona gratiæ per spiritum sanctum, vnde homo ex iniulto fit iultus, ex inimico amicus. &c. Quid & tu hac confisus iustitia tua, congredi cu tanti iuditii magnitudine audebis? tuasque virtutes esse putas, quæ vincere in hoc tribunali valebunt, cum iudicantur? Non in iustitia, inquis, mearum virtutum, sed in iis operibus, quæ efficax dei gratia in me operatur : quæ iustitiam non

mea

Pharifaica iustitia Romani catho licismia

meaest, sed Dei: non proprii arbitrii, sed agentis in me gratiz. Age, & quid igitur á pharifæo illo in parabola euangelica, tua hac distabit iustitia? Cuius si vitam inspectes, honestam satis vides & inculpatam. Si gratiam respicias, nihilo minus & hanciplemet agnoscere, eique cunctas suas tribuere virtutes videtur. Alioqui quur tam supplexille, tamo; accurate gratias ageret Deo, quod non esser cateris confimilis mortalibus, nisi ex dono ipsius atq; beneficio acceptu quicquid haberet bonorum operum, existimasset? Id enim fatis iphus indicat precatio, in qua no ta in benefactis suis gloriari videtur, qua in accepta dei gratia, cui hac omnia trafcribit, qua fecerat. Quaobre si veru sit, quod isti definiut Romanocatholici, veră iustificatione, non alia in re posită esse nisi in operibus iustitie, gratia dei factis, quid obstatigitur, quo minus catholicus hic pharifzus, iuxta catholicam istorum sententiam, iustificatus domű dimitteretur . Quod quum secus habeat, refrat proindé alia nobis perquirenda iustificationis ratio, quam in operibus iustitiz, qua nobis per dei gratiam infita inhæreat.

Opera non legis, fed gratige.

Sed pugnat hic mordicus pro catholica sua iustitia tanquam pro castris, Romana legiones. Primum ex physica ratione demonstrant natura repugnare, vt ex aliena iustitia quisqua nome aut essentiam accipiat: Tum multo minus confentaneu esse, vt deus qui summa sitiustitia perfectio & sempiterna veritas, aut velit, aut possit

homines

Nemo influs nifi ex inherente iufitta,iuxta Romanam theologiam, homines impuros, scelere & flagitiis contaminatos, justos pronunciare, qui verè justi non fint. His ve respondeam, duo imprimis occurrunt con fideranda : alterum quod ad caufam iustificati- puplex error onis, alterum quod ad vocabuli explicationem Papillarum, attinet. Quorum in vtroque egregiè hallucinantur aduerfarii. Primum in eo, quod de iustificationis causa agitantes, eam non alia in restatuere videtur proxime ac immediate: qua in sua cuiusq: iustitia, nó que aliundé accepta imputetur, sed qua sua quisq; propria possider, hoc nimiru nixi fundameto, quòd quu vnaqueq; res nome, effetião; accipiat à forma, no nisi inharete, hinc colligür minime iustos quide cesendos esse,nisi eos dutaxat, quos vita propria, no aliena iustos efficiat. Quod fi de formali tătu iustitia intelligant no Iustitia formalis. indiciali, nihil habet absurdi, nec incomode illis Inficia indicialis concedi poterit. Sed quid tum porrò? quid hoc adeó ad rem? Nees enim de co hic agitur, quid ipfiformaliter in nobis fimus aut non fimus: fed quid iudicialiter de nobis statuat iudicis sétentia. Non de iustitia habituali, sed de iustificatione Euangelica contendimus. Aliud est enim de iustitia, aliud de iustificatione disceptare.

Sed hæc duo inter se nimis imperite confun- Iustificare apud dunt logici isti theologi, ita sustificationem de- Papistas nihil afinientes, quasi nihil sit aliud iustificare, quam influm iustum efficere : aut si qua sit differentia,ea in hunc habet modum, vt fides in Christo nostra nullo modo causa sit iustitiz perfectz, sed

Inftificationis
duz partes, quarum prior in remissione fita eft;
altera in operibus fidei.

Alphonfus in Thefauro, Christ. relig.pag. 456.

Altera pars Tridentinæ instificationis.

Responsio.

initium tantum perficienda: neque ideo iustos coram deo nos consistere, quòd remissa sint nobis peccata, deoque reconciliemur propter christum, Quanquam neque id quidem negant, in hac ipsa remissione, autreconciliatione, qua impius primum iultificatur coram deo per fidem & meritum Christi, partem aliquam contineri humane iustificationis, quæ necessariò etiam requiratur: Ceterum non esse id satis, quod remittuntur peccata, quodque cum Deo reconciliamur, (quæ pars prior sit iustificationis) nisi & altera accedat pars, quæ priorem illam abfoluat. Qua cuiusmodi sit, ex ipsorum verbis hic videas. Cum primum, inquiunt, homo incipit detestari peccatum, tanquam deo offenfiuum, iamo; ex impio firiultus & reconciliatus, vno eodemque simul tempore, arque codem instanti, deus infundit fuun gratiam, nullam temporis moram expectandosque vbi accesserit gratia, ibi demű accepta interiore renouatione per spiritum sanctum, accipimus iustitiam, vereg; iusti efficimur coram Deo. Atque hac demum altera illa pars existit instificationis, quam dixi, fine qua nulla verè perficitur iustitia: eò quòd certissimum est, deum neminem justificare, aut justu pronunciare, nisi quem dono spiritus sui, per interiorem renouationem iustum facit, iustitia induit, exornat, & imbuit.&c.

His quid multa respondeam? Si de porestate diuina benignitatis sentiant: assentior, nihil esse, quod quod non possit summi numinis illius immensir tas . Caterum non est istud quastionis nostra, quid valeat, sed quid velit colestis gratia. Neque Aug. de perconsequens ratio est, quia possit omnipotens feet. iust. Ne-Dei gratia nos iustos efficere, ideo iustos nos ef- q, enimpeccafici. Aut igitur doce, quenquam ea pollere iusti- tum est, quicquid non imtia, quæ miscricordia dei non semper egeat, putatur in peccatum. Flid. Quilauis aut confitere id, quod dicit post acceptam remissionem peccareselt, cum Augustino torum ita quemquam hominem inste & aliis, in sola pecca- vixisse in bac carne, aut vinere: vel nultorum remissione, per lum habere peccatum, contradicit Amisericordia Dei om- postolo foan. dicenti: Si dixerimus, quia nem acquiescere iusti- peccatum non habemus, &c. N on enim ficationis nostra fidu- aut, habuimus, sed habemu. ciam.

#### ¶(ONTRA TRIDENTINOS, qui negant sola nos Des misericordia, aut remissione sustsficars.

AT aliter Tridentino Senatui visum est statuere. Sic enim volunt illi iustificationem non sola dei ignoscentia, sed virtutum commedatione parari, verum audiant rursus isti, quid ex aduerso ipsis respondeat Augustinus: qui contra Tridentina placita, ad solam dei misericordiam, atque imputationem cuncta reuocat, in hac scribens verba: Omnia, inquit, mandata dei facta deputantur, quando quod non sit, ignoscitur.

Perbreuis sententia, si verborum numero astimetur. Si vim ipla recte reputemus, quis no videat aduerfarias omnes substructiones, quibus illi sua inharetia tanto conatu stabiliut, fuditus hac Augustini responsione, cócidere? Quod quo cópertius elucescat, primò assertione ipsa concilii, qua omnis ipsorum niti videtur defensio, in iustă arguméti formá, ex arte, & víu differétium (quod ab ipsis potius factum oportuit) colligamus: Deinde quid ex doctorum interpretum autoritate fit respondendum, videamus.

Argument. Trident. concilii.

Argument, proin Ma. Amence inflicia.

Quicunque seruant omnia madata dei, inhærentem & propria habent iustitiam.

Quicung; seruant omnia mandata der, Mi. pro iustis habentur apud deum.

Ergo: habentes propriam & inhæretem Con. iustitiam, coram Deo iustificantur.

Respons.

Huius Argumenti fumus facile euanescet, adhibita Augustini distinctione. Respodemus itaque Duplex observan- ad Minore, ex autoritate doctoris. Duplex enim di mandata ratio. madata obseruadi ratio est. Altera quado sit, quic quid à Deo iubetur. Hacq; ratione solus dei filius iustus existit. De quo solo dicitur: In capite libri scriptum est de me, vt faceré volutaté tua deus.&c. Altera, quando quod non fit, ignoscitur. Atq; hac quide secuda ratione, iusti nos sumus,

hoc est, pro iustis deputamur, non meritorum ratione aliqua: fed eorum, qua perperam gesta sut

fola

Pfal.39.

fola condonatione. Vnde inuerso in aduersarios argumeto αμθισυλογίζε σ Σαι in húc licebit modu.

Argumenti retorsio.

Ma. Observatio omnium madatoru dei hominibus veram iustitiam conciliat.

Mi. Observatio omnium mandatorum sit per remissionem & deputatione, quado quod non sit, ignoscitur.

Con. Ergo: Per remissione & imputatione solida nobis conciliatur instificatio.

Minor legitimo Augustini testimonio nititur, li. Retract.ca. 19. Sed excipiut hic iteru Tridet. he- August, lib.res roes:veru id quide esse, hoc fesu, quatenus de pri- tract, cap. 19. ma iustificatione, no secuda intelligatur. Eiusmo di eteni vitato fchemate TE copisine Loye eludere solét clariffimas scriptura cóciones, de gratuita nostra per christu iustificatione:vt quu Pau. de fide gratis fine operibus iustificate disserit, id illi sic interpretatur, deprima iustificatione dictu, quæ sola remissione costet,& recociliatione per fide. Sed preter hanc altera effe iustificationem, quæ per interioré renouationé, ex inharête gignituriustitia, cui multo potiores, vera iustificationis partes adscribunt. Caterum hic iterum fuccurrit Augustinus, apertissima voce hoc nugamenti refellens. Qui de hac ipsa secunda istorum iniusta iustificatione scribens: Ipfa,inquit,iustitia nostra, quamuis vera sit, propter veri boni finem, ad quem refertur, tamen tata est, in hac vita, ve potius remissione peccatorum

con-

constet, quam perfectione virtutum. Quid quod idem alibi Augustinus vitam renatorum quamtumlibet laudabilem execrationi adiudicat, firemota misericordia sit iudicanda. Quid ergo ? sine misericordia dei,omnem vita humana iustitiam execratur Augustinus: & non execrandi funt Tridentini, qui eos execrari non dubitant, fi qui cum Augustino affirment in sola Dei misericordia propter Christum remittentis nobis peccata vniuerfum incumbere iustificationis nostra folatium?

Occumenius in cap. 3.ad Roma,

Apponamus huc, ne parum muniti testibus videamur, Oecumenii calculum, qui in verba Pauli, cap. ad Rom. 3. commentans: quare omnes, inquit, postquam in Christum crediderunt, gratis iultificantur τ πιςέναυ μόνου συμασαγομ-Jes .i. solam adducentes fidem, simulque subinnuens, quidnamid fit, in quo omnis falutis noftre statuitur fiducia, remissionem solam peccatorum subinfert, iis verbis, abluti a peccatis nostris per Ielum Christum.&c. Ac rurfus hoc iplu confirmas, rogansque quo modo peragitur haciustificatio, ipsemetrespondet, per remissionem Oecumenus ibid. peccatorum, inquiens, quam habemus in Christo Iesu. Et mox idem apertius adhuc demonstrans in quo potissimum consistat iustitia, seu iustificans Dei gratia, in hoc, inquit, vt qui homines mortui fint, peccatis iustificentur in peccatorum remissione. En tibi iustitiz demonstratio, quod non folum ipfe Deus iustus sit, verum eti-

am iustificet, per fidem Icsu, populum suum. Ex quo duo funt, que maxime constare videas. Primum omnem iustificandi vim in fide sola, hoc maximé autore, positam esse ; vbi ait, à miséveu μόνου συμεισάγουτες . Deinde quod contra Tridentinos vniuerfam hanc acceptam nobis à deo iustificationem, in remissione peccatorum confistere doceat. Quid enim hac oratione explicatius? Oinnis iustificatio, quæ nobis à Deo exoritur, aut in dimiffione iniquitatum, aut in iifdem Occumen, bid. obtegendis, vel non imputandis constituitur.&c.

Atque hachenus ex Occumenio, Cui fi affentiendum sit, quæ fides igitur tribuenda Catholicis istis Tridentinis, qui negant se sola peccatorum dimissione iustificari? Quod quam ab omni ratione abhorreat, non est quòd multis cotra eos contendam argumentis, quum nulla re magis, quam propriis ipforum factis, mendacii fint coarguendi. Quis enim in vitas intuetur istorum pontificum, Cardinalium, Episcoporu, monachorum, qui non facile deprehendat ex iis, que quotidie in oculos incurrunt, nihil effe, quo vel egeant magis, vel quod expetat impensius, qua propitiam dei clementiam in remitte dis iis quæ perpetrarunt? Apparet hoc quum multis nominibus, tum luculentissimè id testantur & publica & affidua corum vota, suffragia & precationes. In templis, in liturgiis, in missarum solenniis, in facrificiis, in Antiphonis, quid aliud clamitant, T. quid

Exmifiali Roma-

quid à deo exambiunt, nisi vt delictis parcatur ipforum, parerum & benefactoru. Alioqui quid volut verba illa quotidie in missaru procemiis repetita: Indulgentiam absolutionem & remissionem omnium peccatorum nostrorū tribnat nobis omnipotes & mifericors dominus, &c. Quid voluttotin cœlo aduocati, patroni, suffragatores ad obtinédam á deo misericordia? Deniq; quorsu attinét voces illa, quibus deo quotidie confitentut, beatæ Mariæ, & onibus fanctis. Rurfus quu druos & diuas tu potissimu beata Maria dies noctesq; sine modo & fine, clamoribus huiufmodi fatigat. Two pio internentu culpas nostras ablue. O santictssima wirgo,mater gratia,indignus sum gratia, & omnobus miferationibus miner. Peccatis obstatibus meis, à te, (anctissima, exaudiri non mercor. Noli,O immaculata,a me tam misera peccatore faciem tua abscondere. Noli, stella maris, aberrare me à via, sed plendoris tui directione erue me à peccatorum caligine. Noli, Regina misericordia, in me misero peccatore, antique tua misericordia nomen amittere.Salua faluatrix. Redime me Redemptrix. Poccata mea me grauant. Mundus innoluit. Peccata babeo : merita nescio.O benignissima, peccata mea dele à mundo me abstrabe, co-c.

Quæso, viri boni, quid volut mostra hec religionis? Si vera sunt, quæ preces ostendut, quo modo non doctrina vestra salsa? Quo serrumine, aut glutino hæc inter se cohærebut, tam dissoluta, vt qui se peccatores assidua peccatoru deploratio-

ne fateatur, iide fimul formaliteriusti perfectig; homines, per interiore renouatione cora deo fibi videatur? miserationibus diux virginis minores fe dicăt:atq; interim minor fit misericordia dei, quavt sola iustificetevt merita nesciat, nec aliud tamé ad perficiédá iuflificatione, qua merita ingerati Quana hac quaso τωμ θεολογωμ εμανίι-Adoyia? aut quis na eis credendu putet, qui in teplis refellut, quod in scholis disputatilta eni precătur, quafi vacui omnis fint iuftitiz:in cocihis ita regerunt, ac finihil ipfis inhæreat iniustitiæ,nec quicqua desit ad iustitiæ persectione. Hec quu ita habeat, quid restat iis igitur dicendu hominibus, nisi vt cũ Hier. id dicamus: aut defedat isti, quod negat, aut relinquat, quod defedere nequeut. Mifericordia domini, quòd no fumus confupti, clamat propheta. Et isti sperant se non misericordia sola incolumes, sed operum dinasomo alia inftos fore apud dominum? Efaias tantus pro- Efai.5.53. pheta, siue Euagelista potius, conscientia peccatorum labia sua fatebatur immunda. Ideq; alibi: Omnes, ficut oues, inquit, errauimus. Ingemiscit in oratione Daniel peccauimus, inique egimus, Dan.g. iniufte geffimus, & receffimus á madatis tuis, &c Ac ne quis causetur, à Prophetis ista, no suo nomine, qui sacti esset, sed vulgi persona significari, mox ipse de se cofessus propheta subiicit : Cu adhuc orare, inquit, & confiterer peccata mea, & peccata populi mei, &c . Abraham & Sara, Abraham, Sara, quamuis fidei nomine collaudati, tamen in Gonof, cap. 17. Tij.

Mosa Aaron. Pjal.143. rifu argumnur,& ipfa cogitatio, quafi pars infidelitatis reprehenditur, nec latebat tacita eorum cogitatioscientiam Dei, etiamsi ex eo quòdrifere diffidentiz non condemnantur. Mofes, quo nullus Deo familiarior, postacceptamtantam vim gratiz, ad aquastamen contradictionis. offendit, nee menuit cum fratre Aarone terram intrare repromissionis. Petrus Apostolus, in quo tanta enituerut gratia accepta charifmata, mergitur tame, & audire meruit: Modice fidei, quare dubitafti Si modica in illo fides , in quo magna fit, nescio:nisi forte in successoribus istis Petri, & patribus Tridentinis. Paulus ipse, quamuis in terrium subuectus cœlum, tamen ad philippenfes scribens, nondum assequutum se, quod ambiebat, palam profitetur, sed oblitus eorum, qua à tergo relicta essent, toto nisu ad ea, quæ restabat à fronte, ferebatur, Et quod Paulus summa conrentione colequinequibat, an quisquam in hoc seculo se posse confidat?

Paulus. Phil.3.

Petru. Mat.15.

Sed quid plura persequar? Erubescat, inquit, ille, luna, & confundetur sol, quando visitauerit dominus super militiam cœli in excelsis, & alio loco: Astra quoque non sunt munda in conspectu eius, & aduersus angelos suos peruersu quid reperit. Luna erubescit, sol confunditur, cœlum operitur cilicio: & Tridentini inhærente sua infitia freti, quasi omni carentes uitio, occurrere tanti iudicis maiestati non sormidabunt?

Efai. 24.

## SADVERSARIORUM FRIVO-

la obiectio fusius excutitur & refutatur.

CEd quid iftis dicendu apunotanticzai petναπαίαις, qui quum in ea versantur causa, qua meri nequennt, tot obruti feripture teftimoniis Indoc. Tileussi & exemplis: eatamen est pertinacia, ve victi ce- Trid.concil.addere veritati non velint. Quid ergo adferant? Ex uerius Kemoriuso vno omnes intellige. Iudocus Tiletanus concelli part. I. Tridentini interpres, aduerfus Chemnitium velitans, hoc emblemate conismes hoy's caufam fat desensam putat : quòd quim facra dei litere partes omnes humana inflificationis ad folam remissionis gratiam referent, id file fic interpretatur, ex autoritate concilii: Vt iti prima quidemi iustificatione, fine quoad initiam instificationis, verum elle fateatur. Impius enim, cum primum fide iultificatur, milla, aiunt, opera pracedunt, aut operum merita, fed graninto del fauore, prop ter fidem ac meritum filir mediatoris, in gratiam recipitur, venia donatur, hares efficitur. Rectè: quid ergo, an non latis ifud, obfecto, vobis videtur, viri boni, ad stabilem & perennem hominis felicitarem? Minime gentium, milrinfuper talis accedat vita in adultis, quæ legem juffitiæ, (qua nemininon facile effe & possibilem affirmant) digna observatione præster.Id quia humani arbitrii imbecillitas nulla ratione adfequi possit: Tiii. opus

Alphoni, in The-

opus proinde erit præsidiaria dei gratia, quæ veno eodemque momento, vt habet Alphonsus, simul insusa vsque adeò hominem totum renouat spiritu mentis suæ, tantaque eum charitate persundit, vt nihil sitin lege mandatorum tam dissicile, quod non prompta obedientia confequatur. Vnde essicitur, vt iusus, non nomine tantum, aut adscriptitia imputatione dicatur: sedipsa etiam re, atque vt loquuntur, tealiter iusus existat, vitamque anercatur eternam.

Habetis breui copendio, integram catholica theologia de iustitia perfectione, sententiana Qua qua absurda sit, se in concunta, etsi nemo sit, qui non videar: tamen quo illustrius emineat, non inconsultum videbitur, in breue argumenti formula redigere, qua de operu iustitia disputat aduersarii. Sic aute, opinor, corum concluditur

connexio. Argument. Trid.

Ma. Quicunq vniuersa dei madata factis exprimum vere insti existent, non imputatione aliena, sed vera virtute, vitamque

merentur atemam.

Mi. Renatt in Christo, per gratiam renouationis, side & merico Christi impetratam, omnia dei mandata factis exprimunt.

Con. Ergo: Renati in Christo, per gratiam iusti non solum reputatur, sed vere etia efficiuntur, vitamque merentur æternam.

In

In hoc vno fyllogismo, ceu breui tabula, siquis propius aduertat, vniuersa perstringitur papistica doctrina labes, a hallucinatio, cui nec difficils occurrit responso. Ac primum quod in Maiore assumunt, haud inuitus id illis concessero, Cum enim prasscripta diuina legis sotes vniuersa iustitua suo complexu cotineant: tu siquis extiterit, cuius vita ad strictissismos legis huius gnomones excussa, nulla parte dissiliat, merito illi non titulum modo iustitua, sed pramia etiam, qua viro iusto debentur, contribueda duxerim.

Pergamus ad reliquas argumenti partes. Subseguitur deinde Minor. Atrenati in christo, quos fides femel iustificauit, percepta ilico dinina gratia,tanta cumulantur charitate, que nihil prætereat corum, qua ad summam legis obedientiam desiderantur. Age, & renati isti vbi tandem sunt, aut quina sut, scire pervelim. Na bos ipfos no esse qui hac disserunt, plus nimio copertu est. Notior cori vita est, qui vi opus sit prolixis argumentis. De iustitia, de graria, de charitate tam multa ac præclara iactirant, quorum præclaras virtutes, vitzque rationem fi cum professione componas, quid dissonantius? quid à iustitia alienius? vbi in moribus vnquam pax, gratia minus viguit, magisq; efferbuit iniquitas? Quibus vnquatemporibus adeo refrixit charitas, si non omnium, certe plurimorum? De vulgi moribus non dico. In eos querela hac potifimum recidit, qui hierarchica cathedra, sedesq; occupat ecclesiasticas T iiij. Atque

Atque viinammon tam veta hac effet querela. quam in plerifque cernimus. Atqui defendent i-Ili fe fortafsis exemplo pharifæorum: qui quum sederent in cathedra Mosis, mon facientes qua docebant, at vera ramen docuisse feruntur. mihi quidem fatis placeret exempli collatio': fi non dereriores iffos, illis tum pharifeis iudicare. Illorum fiquidein etfivita damnatur, at eiufmodi tamen erat doctrina ratio, qua divinis institutis minime aduerfabatur. Seeus res habet in iftis. quorum vita quum longe abest ab ea operum iustitia, quam docent : tumea docent de iustitia hac, aliifque rebus permultis, qua nullo fcripturæfundamentoniluntur.

Quid ergo? inquies, an fponfam fuam, fponfus nunc Chriftis dellituir? Aut gratia adeo illius comracta eft, que non velir, aut non possie fuis fuccurrete? Quid de charitare? qua quum tefte Apostolo, legis st plenitudo, nihil ea præflabit in coldibus colum, in quibus diffunditur per spiritum sanctum ad implendam dei lege? Audio, ac respondeo, Christus ecclesia suam non deserit nectleferet. At neque rursus ita adest ille perpetuo ecclessa fuz ve nihil in ea relinquatur imperfecta ffagilitatis. Neg; verò sposa ita toro fuo perfinitur fpolo, qui incidar interdu, ve cogatur & ipfa clamare cu fpofa in cantico amatorio: Quatiui que diligit anima mea, quatiui illum,& non iuueni. Inuenerut me custodes ciuitatis.&c.

Cant, cant, cap. 3. Gratia, Charitas,

Porrò quod ad charitatem, & habituale do-

num

num gratiz attinct, de quo Thomas tantopere philosophatur, neque nos, vt supra auditum est. quicquam ei detrahimus. Sed habet gratia hec fuos gradus, habet charitas fuas menfuras, & fi- Charitas in hoc nes, quibus continetur. Neque enim in hoc datur data, ve nos renocharitas, vt quenquam operando iustificet, neque tanta vis diuinæ gratiæ cuiquam in hac carne affluit, que apices omnes Christianæ iustitiæ compleat. Quanquam neque interim dubiu est, quin diuina pietas multis magnifque ornamentis ecclesiam suam illustrat, at nunquam tamen adeò eam in hoc feculo perficit, vt non femper misericordia dei, peccatorumque indigeat remiffione. Seruat quidem ille fanctos fues, ditat. ac nobilitat, vt ne pereant vnquaur, at Bon ita, vt peccent nunquam. Hanc vnam gratiz plenitudinem, fingulari voluntaris suz pratogativa filio fuo indulsit pater, ve de eius plenitudine hauriant vniuerfi. Non enim huic ad menfuram dardeus 2. Cor. 10. spisitum. Cateris non item, sed vniculque iuxta nienfuram regulæ, qua partitus est nobis deus, ne in immensum gloriemur, neque nimium nosmet extédamus supra eam gratiam, quæ data eft euique, iuxta mensuram donationis Christi. Ne- Ephes.4. moigitur, quod ad se non attinet, id sibiarroget. Quod ad nos verò attinet, illud est. Ex parte, in- 1. Cor. 13. quitille, cognoscimus, ex parte prophetamus, & nunc per speculum videmus in anigmate. Cum autem venerit, quod perfectum est, id quod ex parte fuerat, abolebitur. Contenti igitur mediocrita-

Reciena dei munguem in hoc feculo tam perfecta quin femper mile ricordia ogeat,

" let 25 th. 1

critate nostra, quonia perfectis esse nó licet, perfectione illius plenitudinis, qua omni peccato carcat, ei cui soli debetur, relinquamus : neque affectemus stulta seductionis persuasione, id videri, quod nec esse possumus, nec quisquam ante nos maiorum vnqua fuit. Repetamus tempora & mores hominum, vitas etia infpiciamus patriarcharum, ducum, regum, Prophetarum, ac fummorum heroum. Quos à gratia dei alienos nemo dixerit: & tamen coru omniu haud vnus cit,in quo Hieronymus non aliquid deprehendit, quod reprehendat, ad Cteliphontem scribens,neciplos etiam Apoltolos, & euangelistas prateriens Denique vniuerfum fuperioris teltamenti populum, corumque res gestas perlustremus. Quid, quum data his lex esset per Mosen, an onvies cos seiunctos à diuina gratia prorsus fuife arbitramur? Etfi nondum Meffias venerat, at fides mellia, vocatio, & electio dei eis non defuit: in quibus permulta insuper enituerunt Qui & ipfi ediunz gratiz argumenta . gregiè omni virtutum genere exculti nihilo minus tum fibi videbantur, quam nostri hodie catholici. Et tamen quid de iis diuina refert fententia ? Moses, inquit, dedit vobis legem, & nemo veffum omnium legem factis exprimit?

loas, 7.

At dicet aliquis, nondum affulferat his temporibus tanta cœlestis gratiz vis & amplitudo, quanta Messias postea adueniens aduexerit. Au-

dio,

dio quid igitur, & ca nunc gratia adiuti hominesifti putant se posse, quod illi non potuerunt, pièrectèque viuendo ea confequi, que cunque ad iustitiam, obedientiamque perfecta legis coferuntur? Age, & quid fi, quemadmodum pharifzis runc à Christo obiectum est : None Moses dedit vobis legem , &c?itidem & vobis obiiciat nunc aliquis, todidem verbis ? Nonne Paulus seruus Iesu Christi, tuba Euangelica, doctor gentium, vas diuinæ electionis, scribens ad Ti-

motheum atq; Titum, teris, & Diaconis, du in Ecclesia Dei vos gerere, qualesque esse cos qui præfint in domo domini oporteat? que vestrum ita mu-

legem vobis præscrip- 1.Tim. 3.Oportet Episcopii irreprebesifit Episcopis, prasby- bile effe, unim vxoris viru, vigilante, fobriu, modestu, bespitale, aptu ad docedu. breui fermone demo- no vinoletu, non percufforem, no turpiter frans , quemadmo- lucricupidum, sed mansuetum, mon querulum aut pugnacem sine anaritia, domum fuam bene regentem , filios habentem subditos cum omni pudicitia: non nouitium non inflatum, bonum be-Er tamen quotufquif- bentem testimonium ab extraneis.

nus suum administrat, vt nihil de catologo virtutum harum omnium in eo desideretur? In quo tamen perfungendo munere, si vel mediocriter ea præstet, quæ sunt præcipua, episcopi boni non caret vocabulo. Nec aliter in implendis legis diuina mandatis, & iustitia perfunctione reshabet. Omnia namq; habere, vt author est Hieron. & nullo indigere, virtutis

phom, dial, I.

eius est, qui peccarum non fecit, nec dolus iuue. Hieron, ad Crefi- tus est in ore eius. Quod fi ergo in vna episcopi persona, vel pauca officia, nunquam aut perqua rarò inuenies, quid de iis dicendum, que à domino iplo præscripta in euangelio, ex æquo ad omnes pertinent, veluti vbi de mutua præcipit charitate, de condonandis fratribus de tollenda sua cuique cruce, quod qui recufet, non agnoscit Christus discipulum: de fide in deum coniecta, quam nullà attingat hæstratio: de mansuetudine & cordis humilitate, ad infantulorum víque fimplicitatem deiecta: de castimonia, quæ nec minimam oculorum concupifcentiam admittat: de beneficentia in omnes: de perfecta erga aduersarios eriam pacientra, de summa denique vitæ puritate, que nullum sciat pecuniæ studium, cuirepolitus omnis fir the faurus in colis, que nulla ambitione, aut inani titilletur gloria, sed ad vnius Christi gloriam se suaque omnia referat.

Quidplura persequar, quæ nec facile sit cuiquam dicendo consequi, tum multo difficilius viuendo quifquam exprimat. Tanta est dininz iustitiæ feueritas, quæ nec leuiter incitatam animi iracundiam, nec leuissimum in fratrem conuitiolum, ac ne ociosum quidem dicterium impune ferat . Sit sermo noster, inquit, est, est, non non. Quod autem amplius est, ex malo est. In quem locum commentantem audiamus Hieronymum : Quis nostrum, inquit, potest huic vitio

Hieron, ad Ctefiphone, dial. 2.

non

non subiacere, cum etia pro ocioso verbo redditun sumus rationem in die juditii. Si ira & sermonis iniuria, atque interdum iocus ociofè effusus inditio, cócilio, & gehenz ignibus delegatur , quid merebitur turpium rerum appetitio, & auaritia, quæ radix est malorum omnium. &c. bæc ille.

Quid illud porrò, quòd tollenti tunicam, pal- Pracepta inticia lium etiam concedere : verberanti maxillam, al- euangelica. teram opponere, petenti dare, & volentem abs te accipere mutuum, non auerfari, diligere inimicos nostros, benefacere iis, qui oderunt nos, & orare pro perfequentibus iubemur & calumniantibus. Hæcomnia qui præstet, fortasse in catholicorum familia inuenierur, certè Hieronymus apud suos, quod ait, auem iuuenire tam raram non potuit. Quód fifacro precepto, quotquot Christi sumus, orare pro persequentibus iubemur : quid tunc illis fiet, qui tanta persequendirabie efferuntur in innoxios Christi seruos, tot tantasque cædes, tumultus, incendia, funera, tantas tragcedias, pestes, v bique in plebe domini excitant? quorum furore & intemperie implacabili, tantum hactenus effulum sit Christiani sanguinis . Atque interim post hac omnia, qui duces & faces sunt tanta immanitatis, de perfe-Aione iustitiz, de gratia, de charitate, que plenitudo sit legis, in conciliis verba facere non dubitant?

Sedadrem redeamus. Pergit vlterius cœlefis

Mar.g.

Hieronymus.

Mat. 19.

Pontifices.

Cardinales.

stis noster nomothetes, ita suos instituens ad perfectum huius mundi contemptum, vt manu, oculum, & pedem scandalizantem excindere nos iubeat. Elto, per tropologiam dictum fit, pro iis, quæ in hac vita chariffirma nobis sunt, & coniunctiffima, facile ne arbitramur (vt verbis dicam Hieronymi) ob quasdam offensiones tantam subitó auellere charitatem ? Pracipit idem dominus alicubi : Si vis perfectus effe, vade, vende omnia quæ possides, & veni & sequere me . Hoc etsi vni dictum , mihi tamen videtur nihilo minus vniuerfos ex aquo Christianos admonere, de coercenda asfectuum cupiditate, quorum nemo debeat non eo esse animo, ut cuncta libenter pro derelictis habeat, quæ ad verum iustitiæ profectum quocuque modo præpediant.

Videtis ex his Tridentini patres, quid exigat à vobis christiana institua disciplina. Ad hanc igitur trutinam vos librate, vitamque ad has perfectionis regulas componite, qui pro inharente iustitia, pro operibus incrementi meritoriis tumultuamini tă acriter, nec fola vultis remissione iustificari. Abiiciat ergo sumus potifex has superbæ fublimitatis ampullas, bullas, titulos, honores, regalia & plusqua regalia ista sacti Petri, qua cu spiritu euagelice renouationis nullo modo quadrat. Cardinales, si vifi sut ecclesiastici, exuất pốpā hắc magnificetiz, quá præter modu fue vocationis occupat: Sin feculares fint, moderati-

us saltem in seculo se gerant. Episcopi, archistamines, Symmysta, Abbates, Mitrati prasules, fi Episcopi. Apostolorí successores nó phansaorum haberi volunt, definant sua adeò dilatare phylacteria, simulque diminutis terrenis istis copiis, 3 abdicato mudi strepitu, quo nimium infolescut, discant ad apostolica Thy αυταρκέιαν se cotrahere, quo pariter cum Apostolis verè ditescant in Christo. Non agnoscit Christus proseruis, qui duobus inseruiunt dominis . Itaque monachi, &re- Monacherum orligiolorum ordines, fi Christiani esse volunt, dines & regulz. desinant esse Franciscani, dominicani, &c. Si Christum profitentur dominum, eius ergo nomine censeantur, cuius se addixerunt professioni, relictis idolis & regulis istis eteroclitis. Non patitur Christus in Euangelio discipulos de honoris celsitudine inter se mussitantes. Et quid aliquammultis his annis, egit, quid captauit sancta mater hæc Romana eccle-fra, quam vt suscepta cum catteris ecclesiis mate in ecclesius. contentione de primatu, ipsa imperio suo cateras quasque subiiceret ecclesias. Aut quid etiamnum aliud hodie agitur per omnes illi confœderatas vrbes, nationes, populos: aut quorsum denique tendit tanta hac in toto orbe Christiano cades, & perfecutio, nisi vt Romana matris fuz dignitatem fartam tectaq; omnibus modis stabiliant. Hzc quam conveniant charitati aut perfectioni euangelicæ disciplinæ,ipsi videant.

Age & quoriu hac tadé tam multa. Vt oftendam

Præfules ecclefia

dam, cum omnia dixerint Tridentini, vniuerfam proram, quod aiunt, & puppim, initium, fimul & incrementum, falutis nostra & iustificationis no in meritis , & opusculis nostris promercalibus, non morum integritate , viteque fanctimonia, sed in propitio numinis fauore consistere : non quo deus interiorem solum hominem renouat, sed quo totum hominem , exteriorem simul & interiorem hominem miserè irretitum mortis constrictione eximit, maledictione absoluit, se tanz imperio ac iure dannationis emancipat, condonatis peccatorum omnium nexibus ac quotidianis offensis, quibus atternum exitium

dignissimè promerebamur.

Quz quum ita sint, quid superest, nisi aut vitam igitur Tridentini ostendant tam laudabilem, quæ discussa ponderibus iustitiæ, nulla egeat venia peccatorum : aut , si id nequeant, posito pharisaica superbia supercilio, ne pudeat cum peccatoribus agnoscere, omnem iustificationis fuz beatitudinem non alia re niti, quam fola propitii numinis clementia, quæ nobifcum pro suo iure non agat, nec imputet nobis malefacta, quum possit. Id quod ex Psalmo Prophetico beatiffimus nos docer Apostolus, vbi veram hominis beatitudinem explicans: Beati inquit, quorum remissa sunt iniquitates, & quoru tecta funt peccata. Beatus vir cui non imputauit dominus peccatum. Quid igitur, si ad beatitudinem fatis erit condonari nobis iniquitates, ad iustifi-

Pfal.31.

catio-

cationem non erit satis? At quid aliud iustificatio est nostra; quambeatitudo? testante Oecumenio : μαχαριζμός έςιμ κ κορυΦκτωμ άγαθωμ Quod fi fit, quid aliud isti ad absoluendam iusti- Bearitudo apex ficationem postulabunt ? Nempé supernatura- bonotum omniu. lem, vt vocant, gratiz infusionem, qua expurgati ab omni peccati labe, non tantum habeamur Deo grati, sed re etiam ipsa simus immaculati, ac diuina natura consortes. Qua de re argutan- Lorichius cap. 8. tem audiamus Lorichium Ingolftadiesem. Cu- de remissione ius argumenti vis in hanc fummam recidit.

Argument.

Spiritus Dei habitat in renatis. Ma. Spiritus dei non habitat, vbi vllum est Mi. peccatum.

Con. Ergo: In renatis nullum hæret peccatuin.

Respons.

Huius argumenti fucum haud qui quam expeditius D. ipso Paulo discutiet. Qui de sese conquerens, miseriamque deplorans, non potuit vt volebat, vim prorsus peccati è carne, cui inuitus obstringebatur, eradere : Nec ideo tamen quisquan eum diuini numinis gratia destitutum dix erit. Caterum rationem nunc argumenti propius expendamus, quæ maximè valere videtur ex priuatiue oppositis. Sunt enim primatiue oppofira, Peccatum & Gratia. Que in eodem simul subjecto confluere nequeunt. Vndè hæc confe. quitur argumenti ratio.

Argu-

Argument.

Nulla est coniunctio peccati, cum dei gratia.

Renati confishum in diuina gratia.

Con. Ergo: In Renatis nullu manet peccatum. Duplex hic primu adhibenda eft distinctio. Pec-

Duplex peccari

genus.

Peccarum regnis

1.70an.3.

Peccatum non regnans.

Rom. 8.

catividel & peccatoris. Vtenim peccatii aliud estregnans, aliud non regnans: ira & peccantium nonvna ratio est Etti enim vterque peccat, pius,& impius : at non vna eademque tamé ratione. Aliter peccat is, qui ruens contra conscientiam in omne scelus, sciens ac volens perseuerat in peccato, fine poenitentia. De quo recte dicitur Ioan. 3. Omnis qui facit iniustina ex deo no est. Aliter ille, qui victus infirmitate magis, quam oblecundans genio carnis suz, etfi in malumaliquando, quod noluit, prolabitur:ac mente nihilominus serun legi Dei, nitetique ad honesta in mediis vitiis, reclamat ac refragatur. Cum hac itaque distinctione respondeto ad maiore. Qua in iis veram effe non difficeor, qui iuxta carnera viuentes in omni surpitudine, fine modo & pudore volutantur. De quibus diserte Paulus : Si iuxta carné, inquit, vixeritis, moriemini. At neq; rurlus ciuldé exemplo negandum est, quin recté fimul confistere queat in renatis spiritus dei san-Etus, cum morbo infirmitatis. Sapeq; hoc modo coiungit Apostolus in renatis, vetere simul, & no uum hominé:legem mébrorum,& legem métis: Carnem luctantem contra spiritum, & spiritum adueraduerfus carnem: veluti quum de sese loquens tellatur: Itaque idem ego mente quidem fernio

legi Dei, carne verò legi peccati.

Acque vt hic morbus infirmitatis nunqua o- peccant quando ciofus in fanctis, fape eos in grauia tetraque flat que etiam fancti. gitia abripit, eòq; adigit nonnunqua, vt deserti á Deo fenfu omne fidei ac confolationis amilife ad tépus cirimpiis videantur: At elementissimus pater nunqua eos ita destituit pietate sua, quos vera fide filio femel infitos nouit, quin manu fup ponat cu cadunt, ne collidantur, rurfufq; dextra velut porrecta lapfos erigens retrahit à peccatis. Eth grauiter irascens meritò illorum sceleribus commoueatur, tamen in ira misericordie suz recordanis non abiicit eos in aternum. Costat hoc spectatissimis exemplis Dauidis, Petri, Manassis, Salomonis, Aaronis, Miriam, Euz, Adami, & aliorum. Hocque discrimine pli ab impiis discermintur , quod licet verique incidunt in lapfus nonnunqua atroces contra conscientiam, hac tamen diffimilitudine diffident, quod impii caco impetu fua cumulantes peccata, eisque oblectati, non ad tempus tantu, fed toros fe per omne vită tanqua mancipia nequitiæ addicunt, nee Finaliter peccanvill verz ad deu conversionis studium prz fe fel us. runt. Contra piis ac renatis acci dit, qui etfi fecu? ré aliquadiu peccent, in quibus regnans etiami Sancti eth nune peccatum dominariad præfens videtur, attamen peccato non perfingulari tandem Dei gratia agnitis fuis lapfibus manere ad poenitentiam redcunt.

V ij. Itaq;

-Itaque ad maiorem respondeo cum hac, ve dictum est , restrictione : nisi accedat remissio per conversionem, sine qua nullum habet locum in peccatoribus diuina gratia. Qua quamuis ad tempus amissa videri possit in lapsibus sanctorum, at nihilominus qui renati funt, non ilico é sinu gratiz pellunour, quatenus finaliter videlicet non abiiciuntur. Alioqui fi quauis peccandi infirmitas omnem prorfus Dei gratiam excuteret, quo modo Paulo laboranti Christi suffecerat gratia ? aut qua ratione virtus eius in infirmitate perfici in scripturis dicitur? Deinde qui confiftat illud, quod refert Apostolas, vbi exuberauit peccatum, ibi magis exuberauit grația, fi nulla fiț dininæ gratiæ, nifi cum perfectis folum homini-

bus conjunctio?

Sed occinitur hic iterum illud mihi ex Ioannes Omnis qui ex Deo natus est, peccare non potest, &c. Age & quidhing concluditur ? Ergo qui veréin Christo renatus est, prorsus immunis videtur abomni poecati labe. Redit iterum eadem fallacia à dicto lecundum quid, ad fimpliciter; Si vox peccandi fumpliciter hoc loco idem, quod quocunque modo delinquere, fignificat, hoc fefufallum est, quod perpera ex Ioanne assumunt. Sin autem vox ad eos folum restringitur, qui vltro se dedunt flagitiis, sue ex obstinata malicia ac studio peccandi licentiam arripiunt, retinentque propositum perscuerandi in flagitiis, fateor in iis verum esse quod ex Apostolo adferunt: Ex dear

1.70an.3.

2.Cor.12.

Fallacia a dicto fecundum quid ad fimpliciter.

deo non esse, qui hoc modo peccant, quod tamé in renatos, qui dei sunt, affirmari nulla ratione possit. Tenendum itaque discrimen est, non reru modò, qua committuntur, sed corum multo magis, qui committunt. Hæret enim in vtrisque ide vitiatæ naturæ morbus & infita peccandi procliuitas, quam renati tamen reluctando fupprimut. resistentes quantu licet vitiosis affectibus. Quan quam non ita integré perfectè que, vt non prolabantur volentes etiam nonnunquam, in noxas grauiores. In quibus non persenerant tamen, sed tandem redeunt ad deum per resipiscentia. Desur id igitur, quod neque negari potest, neque excufari debet, pios quidem, & impios communi infirmitatis lege obnoxios esse peccatis, at differunt tamen infigniter, studio & perseuerantia. Hancque differentiam nec ignorauit, nec tacuit Prouer. 24. Salomon. Prouer. 24. Iuftus etti septies cadit, refurgit tamen . Impii autem in malum corruunt.

Quin neque id forte denegabunt Tridentini theologi, piis & renatis tribuendam aliquam infitæ naturæ infirmitatem, qua peccare poffint, fi velint:at velle tamen peccare negant; quippe qui per voluntariam gratiz susceptionem, ea imbus Trident, Concil. antur charitatis atque innocentiz puritate, vt Seff. 6. Can. 4. nulla iniustitia nota sordidati, purì atque illibati non solum habeantur ex imputatione aut remissione peccatorum : sed ex vera virtutum perfunctione iusti atque inculpati reipsa existant. A+ V iij.

1:

n

iı

I

Y. loan.1.

ge,& vbi iuttos iftos reperient, qui immunes fe. ab omni peccati reprehésione prositeri audeat? Atque vt de reliquis nihil dicam Apostolis, de Ioanne ipso, quem citant, interrogare id liceat, an hunc ipsum in catalogo iustorum ascribendum fentiant, in quibus nulla hæreat peccati labecula, analiter? At ipsum de se confitentem Apostolum audiamus: Si dixerimus, quòd peccatum non habemus, ipfi nos feducimus, & veritas in nobis non est. Quid? & quod tantus Christi discipulus tam eximiè dilectus, vita tam inculpatus védicare fibi nec voluit, nec fine méimmunes ob on- dacio potuit, Tridentini seductores sibi arrogare sunt aus, putantque id se effecturos, vt mundus tam aperta iplorum mendacia, fucos, impofuras, seductiones, tam impudentem fallendiac mentiendi vanitatem non facile deprehendat ac meritó deteftetur?

-Qua expectas graniora testimonia, pie lector? quod affirmant Tridentini, negat Apoltolus. Si verū isti astruant, veritas mentitur Canonica. Sin nefas istud fuerit suspicari, mendaces Tridentinos nu dubitare possumus? Quid verbis opus? vno dică. Scriptura totius sensus simul & natura consensus, publica remporu experientia, iuditia doctorum, veterű testimonia patrű, Exépla san-Ctorú omnia, bonorú omniú voces, tacita maleficoru coscientia, assidua ecclesie deprecatio, querelæ ac lachrymæ, carnis aduerfaria rebellio, cogitationű peruerfitas, errorű feductio, animorum laboran-

Apoftoli nec ipfi mi peccaro.

laborantiu geminis, vita instabilis pernurbatio, mors denig; ipfa cuctis statuta hominibus, adde his affiduas(fiplacet) pótificior u cófeffiones, cófitetiug; identidem repetitas absolutiones, hac inqua, tot tataq; argumeta qui d volut, quid clamitat aliud, nifi iusticia huiusce vitæ aut nulla, aut tale omninò existere, qualem describit Augusti- Angust, de ciuità nus, quæ peccatoru magis remifione cottet, qua te dei, li.49.427 perfectione virtuum. Atq; ne quis perfectione fibi vllam in hac carne pollicearur, quid ide fubinferat Augustinus in Ioannem scribens, auscultare ne pigeat : Non regnet peccatum, inquit, in August in Ioan. mortali corpore vestro. Non ait, non sit, sed non tract. 41. Quandiu enim viuis, necesse est peccatum esse in membris tuis. Saltem illi regnum auferatur, non fiat, quod iuber, &c. Rurfulque ad Macedonium scribens: Quis est nostrum Aug. Epift. 54.24 fine peccato? Et mox hoc ipfum ingeminans. Macedonium. Quis autem est in hacvita, fine aliquo peccato? Sed eum dicimus bonum, cuius praualent bona, eumque optimum, qui peccat minimum. Idcirco ipfe dominus, quos dicit bonos, propter participatione gratia diuina, colde etiam malos dicit, propter vitia infirmitatis humana, donec totum, quo costamus, ab omni vitiositate sanatum traseat in eam vita, vbi nihil omnino peccabitur, &c.Hæcille. Age,& vbi igitur realisilla, quam vocant, virtutum infusio, vbi nouarum mutatio qualitatum & infidens iustitia, que nulla egeat: peccatorum remissione? Nam quid illic opus V iiii. remiffio-

Andrad, lib. 6.

Eorum quz prz= cefferunt breuis fummula.

remissione, vbi quod dimittatur, nihil resideat? Aut quid illic residere poterit criminosum, vbi intima, vt aiunt, corporis & animi ab omni labe peccati expurgatio, fanctos nos & diuinæ confortes naturæ efficiat? Breuiter vt rem in pauca Lorichius, cap 8. conferam, ne longius diffluat oratio, ex his quæ pluribus disceptata sunt, satis modò constare arbitror. Primum, que vere fidei ratio fit que effectrix fit iustitia, quod proprium eius obiectum, vnde vim iustificandi accipiat: quam quidem vniuersam non nisi ex obiecto proficisci, hoc est, ex persona solum illius, in que creditur, ex scripturis vtcunque expediuimus. Iam vero quia perfonam ipfam fides fola amplectitur, eò fit vt fides sola ratione sui obiecti, non nostrarum virtu tu perfunctione, peccatores & impios iustificet.

### TOVI PER CHRISTUM PECeatores instificantur.

A T subit interim aliud hic nobis necessariò quarendum: Nempè de peccatoribus ipfis, in quos cadat hac iustificatio quinam hi funt, ve disquiramus.In quo discrimen necessariò tenendum censeo. Quemadmodum enim non quæuis fides, aut credendi actio iustificationem conciliat, præter solam hanc, quæ Mediatorein respicit : ita neque eadem hec fidesomnium est, neque omnes promiscue peccatores complectiun. Etfi ones fumus homines natura peccatores,

pro-

prolabimurg; in multis vniuerfi, minime tamen Iacob. 3. peccatores fut omnes vniusmodi. Qui nullo pec catoru fefu, nulla coscietia afficiuntur, nec turpitudine pudefiut, sed præcipites & effrenati ruut in omne dedecus, hi quamuis Christum eiusque Fides folat inftife fidem ore obtendunt, in pectore certe non gerut, cat peccatores, nec fructum hinc vllum percipiunt. De quo ho- sed quos, minum genere, concionatur Christi vox in Euagelio: Non omnis qui dicit mihi Domine, Domine, sed qui facit volutate patris mei.&c. Ad eundem modum de his similibusque tota agit Iacobi Epistola, quos fide hac fictitia & hypocritica iustificari prorsus negat. Contrà verò qui seria ducti pœnitudine errata deplorant, totoque animo fibi displicentes sese recolligunt, atque ad Christum tota fide convertuntur, hi demum peccatores soli sunt, quos sola fides sine operibus, iuxta Pauli clarissimam sententiam iustificat. Hacque ratione haud difficile fuerit vtrumque Apostolum, alterum alteri Paulum videlicet Iacobo conciliare. Vt enim Iacobus seruus Iesu Christi negare nullo modo possit, quin fides in humilem Iacobus seruns ac pœnitentem incidens protinus eum fine ope- Iefu Christico ribus, atque ante omnia bona opera gratis iusti- Iesu Christiconficat, ita nec Paulus Apostolus Iesu Christi è di-ciliati. uerso eam sidé vnquam probabit, quæ per charitatem nihil operatur, nec vnquam admittet deploratos istos, vitaque profligata scelerosos, vt vllum habeant cum Christo consortium.

Qua quum ita fint, quid habet hic Hofius, Oforius

forius, Andradius cum reliqua pontificiorum fece in quo assertionem hanc de fide justificante improbent? Aut quem suz eterodoxiz autorem nobisidone u depromet? Quòd si verò iustificare à peccatis nihil sit aliud, qua à peccatis absoluere quemadmodum ex Apostolo demonstrauimus: An quifquam quafo,eft, qui nos abfoluat, nifi solus Christus? at quomodo absoluet ille ni suscipiatur ? aut qua denique ratione, quona instrumento quibus manibus suscipiendus is est, nisi sola fide / Et quid id igitur habet absurdi, fi fola nos fide iustificari profiteamur?

TRESPONSIO AD EOS QVI pradicationem fidei pernicu fam effe dicunt corrumpendis moribus.

P4.140.

Canif, in præfatione in Andr. regam,

A Tenim perniciosam esse doctrinam, inimicam piis studiis bonisq; moribus clamitat, Hofi, in confutat. Quippe que homines, ve aiune, natura imbecilles, & ad malu pronos, ad licetius peccandu inuitet. Idemq; confirmas Canisius:vbicunq;, inquit, de fola fide instificate fic docetur, vulgo fit, vt abfq; timore & pudore vllo peccetur: stultiq; homines ad summa vitæ licentiam idcirco fibi promittant impunitatem, quòd fide Christum teneat & apprehendant. Porrò neq; miradum, inquit Vega. Quid enim vereatur, quid formidet, imò quid nó despiciat & pro nihilo habeat, cui semel perfuafu fuerit, fidem fibi folam ad justitiam fuffice-

Andr, Vega de in-Rificat, in epift. przfato:ia.

re,nec inrerclusum esse vlli quantumuis magno fceleri, aut temeritati regni cœloru ingressum? Addit huc fuu calculu Ofor. Si fides, ait, fola fufficit, sique omnis actio, quam suscipimus inutilis sit, & Ofor de infl. 17. maculata, confequens est, vt omnes qui comentitia hanc fidem complettuntur, operu studium penitus owittant. o c. Idemque alibi: Nunquam igitur hoc Ofer.ibid.lib. 2. modo hortabere meretricem ve repellat libidinem, wunqua furem admonebis, vt refrenet cupiditatem: Nunqua denig facinorosum hominem à scelerereuocabis, sed vt hanc solam nudam & inanem fide, omni charitatis studio poliatam amplexetur, has ewim fola fe fore deo chariffimum. Quo quid dici potest absurdius? Hoevt tibi fatear, Osori, absurdius nihil dici posse, quam vt meretrices, latrones, iecta. aut grassatores furiosos, qui ruptis pudicitia repagulis pracipites se effundunt in omnem impuritatem, sola fide gratos deo existimemus: Age vt hoc, inquam, tibi concedamus, quid tum vero poltea? Ergo fides, inquis, sola non iustificat. O acumen mitra Romana dignum. Verum est, tales quidem minime instificari fide, quales nobis depingit tua hypotiposis. At qualis, quaso, hacest connexio? Permulti sunt, qui gratuita iustificationis prædicatione efferuntur, ad maiorem peccandi licentiam . Ergo, falfum est, quod de fide iustificante docetur? Qua- Negatur confesiverò ex hominum ysu aut abusu, rerum pendeat veritas aut falsitas . Quid obsecro, tam rectum vnquam fuit aut salutiserum, vnde

Abulus rerum bonarum tollendus. ses ipiz maneant

improbi perperam abutendo, vel fibi vel aliis perniciem non contrahant. Atqui hoc modo ne Sol quidem ipse splendeat, quòd non desunt qui falutari einsluce ad pessimè res gerendas abutantur. Nec crescant in hortis herbæ salubres quòd ex his peffimum exugat venenum impura aranea. Cesset & sanare medicus, quod nonnulli reperiantur, qui recuperata fanitate, ea interdum comnuttant, vt multò præstiterat, morbo laborantes decubuiffe. Quid quod, diebus sabbati, ac dominicis, quám multa per ocium peccari videmus á multis? Quid ergo, an quia Sabbati orium à labore nonnullos ad luxum & crapulam prouo cat, ac licentia campum iis aperiat, qui rebus bonis recté vei no norint, dominicam propterea institutionem reiiciemus? Non arbitror. Cedant humana diuinis oportet, nec quid prauis quorudam moribus fieri solet, sed quid deus fieri præcipit, sequendum est. Mandat Christus prædicari Euangelium omni creatura : vos an prohibebitis, etiainsi complures Euangelio abutantur? At quodnam hoc Christi Euangelium est quod prædicari iubet? Qui crediderit, inquit, & baptizatus fuerit, saluus erit. Audis salutem credentibus simpliciter ascriptam, nec alia re costare nisi fide, & fidei sacramento. Tunegabis? Christo nè ergo credemus, an tibi ? Ita visum est illi cœlum effusifimæ suæ gratiæ miseris peccatoribus patefacere. Et quod aperuit ille, tua nobis occludet inuidia? nec ipse ingrediens, nec alios ferens

· Mar. 16.

ve ingrediantur. Clamat idem apud prophetam: Gratis venundati est, gratis redimemini . At quid illud est gratis, nissine vllis omnino operu meritis: tuis, inquam, omnino meritis, nullo tamé Efai. 52. modo fine alienis? Quid igitur? fi aliena opera naturam tuam ad mortem pessundedit, non aliena æquè opera te ad vitam reuocabit? Applaudit apud eundem prophetam, spiritus propheticus vestigiis corum super montes, qui pacem euangelisant, qui bonum annunciat: Tuque intercluso lætissimo hoc cursu Euangeliexpradicationis, Doricum seu booticum nescio quodillud tuum melos, veteremque cantionem nobis ingeres, lugubris mestitiz ac dubitationis insipida?

Quidni, inquies? prestabiline epine ita fuerit Hofius confut, lib bomines versari in mesu. Quis enim de poenitentia 3.pag. 140. fructibus, quis de gratia profectu folicitus futurus nem Christianz est, si de sua quisque instissuatione, Deique gratia saluris. cereus exist at ? I deogne domini & patro gratiam suam erga filios & sernos dissimulant, que sic de gra tiafue incertos, in officio melius contineant : Nec

aliter & Deum facere orga suas creaturas existin mandem eft. &c. Hac Hofius.

Age & vbi pax illa igitur, & gaudium in spiritu fancto, fi dei gratiam nemini certam constare oportest bi pedes illi in montibus discurrentiun, lataque pacis bona nunciantium, si fidei iustitiam chalgare non liceat? Minime, inquiunt,

#### DE CHRISTO GRATIS

li

iu

in

eu

fa

fo

c

V

h

f

Obiectio.

vene prædicetur fides, sed ne sola prædicetur. Id solum est quod querimus, ob eam videlicet qua diximus, causam, quod audita hac doctrinæ formula, strages ac ruina omnis honestæ disciplinæ necessario consequitur.

Refpont

Huic vtrespondeam calumniæ, quanquam iam ante satis responsum sit, duo mihi spectanda video, quorum alterum ad prædicandi sormulam, alterum quòd ad doctrinæ veritatem attinet. Ac de prædicatione primum, falsissimum est quod obiectitant. Etsi enion sola sit in instissicando sides, nunquam tamen ita solambanc sidem vulgò prædicamus, quin vehementes ad omnia præclara studia stimulos monitaque acerrima, nec monita solum, sed minas etiam atroces, quin & penas & excommunicationes ecclesiassicas, sicubi res postulat, coercendis slagitiis adhibeamus.

In ecclefiafticis concionibus afsiduz adh bentur ad pia opera exbortationes,

Teftessint in ecclesiis nostris assidue conciones, in quibus ad pia opera exhortatuur proviribus, in meretrices in adulteros, auaros, graffatores, malescos ex cartone scriptura detoriamus, yt sciant nullum iis locum fore, qui simus modi sint, in regno dei & Christi, nissimmelius se corrigant. Quis in attollenda sides institution, vel spiritu concitation in singitia corum, qui se cundum carnem ambulant, non secundum spiritum? legantur litera nostrorum hominum, & literarum

literarum monuméta, in quibus nihilominus de pænitentia, de bonis operibus, quade fide differunt, seper altera doctrina parté cum altera coniungentes. Quod igitur ad docendi ratione attinet nucuam apud nostros fidem reperies solam in templis ae libris nostrorum. Sin de causa agaeur salutis & iustificationis apud Deum, nihil est fanz doctrinz congruentius, quam quòd fide fola fine operibus iustificatur impius peccator a-

pud dominum.

At arripit hinc vulgus, inquis, peccandi occasionem. Si de omnibus intelligas, falsum Response ad Heeft. Si de maleficis, qui ruentes contra consci- fum, et Oforium, entiam, nullum adhibent conatum ad coercendas cupiditates: at iltos fide fola iustificari, quis viquam aut dixit aut docuit ? Et tamen nihilominus firmiffima interim conftat huius assertionis veritas, qua, fide absque operibus sola impium iustificari affirmamus, si modò sanus accedat intellectus, scopusque sententia probe inspiciatur. Quod facile fiet, si adiecto, quod vicem prædicati suppleat, integra reddatur propositio, hoc est, vt quum fides fola iultificare affirmetur, enunciationis huius fubiecto proprium fuum addatur prædicatum, seuve verius dicam si instificationis propriu ad- Pides instificat datur subiectum rectec; intelligatur, quinam hi fola sed non que suinam hi fola sed non que sed non qu Paulum, fanat ac iustificat. In co siquidem potisfimum vertitur huius controuerfiz ambiguitas. Nec

nec aliud, in quo magis errant ac falluntur aduerfarii, pulchre nimis eoru referentes exempla ato; veltigia de quibus conqueritur non immerito Cyprianus: Superiora, inquit, dutaxat ponut, & qua proximè insequentur pratereunt. Quod de exclusiua sola afferimus, id folum arripiunt, putantque iniuriam fieri bonorum operum fructibus, fi fides fola ad falutem fufficiat: personas interim corum, quos fides hac fola respiciat, no attendentes interim, in quos proprie hac cadat iustificatio. Quòd si iuxta subiectam materiam iubent scholarerum propositarum rationes astimare, quur non idem in Euan gelica hac affertione præstant præclari isti calumniatores? Affirmat Christus Confirmat Paulus, testatur communis vita praxis, natura lenfus, rerum experientia, clamat conscientia bonorum omnium, exitium ex solis vitæ nostræ operibus, salutem non nisiex Christo solo proficisci: Quoniamque Christum solum hunc mediatorem sola amplectimur fide, hinc fidem effe folam aftruimus, quæ credentes peccatores inflificet apud Deum. Sed quosnam iustificet peccatores videamus. præfractos, impænitentes? Minime. Pænitentes ergo, conuerfos, metu ac timore Dei subactos & humiliatos? at in iftis nullum metuitur periculum in prittinis flagitiorum fordibus perfiftendi, fed major quædam additur alacritas vitam in melius corrigendi. Plena sunt tempora omnià exemplis corum, quibus vt plurimum confert ad

ceffariam confolationem : ita nihil derrahit ad veræ pietatis cultum gratuita fidei iustificatio. Quòd si enim charitas, vt ipsi testantur aduersarii, perfectio sit legis, qua cuncta reguntur humanz vitæ officia,rogatum ab iltis velim, vtrum plus diligat vel Deum, vel proximum, cui plus, an cui minus dimittitur peccatorum? E duobus illis in Euangelica historia, vter propensiore affectu Christum complectebatur Simon pharifæus, an Maria, quæ nihil attulit bonorum operum, peccatorum plus satis? Et quur impensius Dilectio Migdailla Dominum dilexerat ? nifi quia plus remitte- lenz. batur illi debitorum? Pergamus, & quur ei tot tantaque condonabantur, nisi propter sidem, quæ dirigebat dilectionem? No enim ideo quia diligebat credidit in Christum, sed quia cognouerat filium esse dei, maiore vi fidei accesa, ideo dilexit multum. Ex fide fiquidem nascitur dilectio non ex dilectione fides. Quia credimus, ideo diligimus non quia amamus, ideireo credi- Ex fide nascinu mus. Vnde dominus fidem magis illius, qua di- dilectiono fides, lectionem respiciens, fides, inquit, tua, non tua ait, dilectio te faluam fecit.

#### ET PENITEN-DILECTIO tia quid agant in instificatione.

Vidergo, inquies, an fides hic fola? an non cum dilectione & ponitentia pariter coniunctam cernimus? in persona equidem credenCharicas nulla causa iustisia candia tis conjunctam pon inficior. In causa verò sanan di sola auditur fides. Reliqua vt fructus effectusque causas suas consequintur. Quemadmodum enim mulier illa, nisi credidisset in mediatorem fide cognitum, nunquam eum dilexisset i ta nisi adegisset eam conseiz mentis zegritudo, nunqua ad medicum accessisset. Quamobrem si recte de causis ratiocinari volumus, sidem ista tanquam effectus sinuctusque sequintur, in causa verò salutis obtinenda, locum nullum obtinent.

Diximus de Magdalena, spectemus nunc Pharifeum, personam cum persona conferamus. Quod si iustificationem mulier peccatrix ex dilectione (vt aiunt) promeruit, quid pharifzo dicemus? an non dilexit & ipfe dominum? An eum tam comiter adiisset, inuitasset tam amanter ? in ædes tam humaniter suscepisset prandioque refecisset tam honeste, nisi aliquo in eum amoris sensu inductus ? De fide quid dicam? Quid enim an non credidit ex verbi diuini institutione in Deum patrem omnipotentem.creatorem cœli & terra? An non Christum ipsum tanquam prophetæ loco susceptum suspiciebat ? Qui credidit igitur in Patrem, qui charitatis affectu complexus est filium, quid illi iam ad iustificationem deesse potuit ? fi modo charitate omnis nostra absoluitur iustificatio ? Et tamen nemo est, opinor, qui Pharifæum hunc à Christo iustificarum,

hoc

hoc est, omni crimine solutum & expiatum hac sua dilictione dixerit. Quid ita? Quid nimirum sides in Christum seruatorem desurt. Age, & quid si adfuisset sides, fretusque ille ac tumidus opinione sua iustitia opem nullam essagitasset, nec venia egere se vlla arbitraretur, an sides hac ad iustificationem ei profuisset? Non equidem arbitror. Rectè, inquis, Ergo, sides sola hoc argumento non iustificat. Respondeo, simulque peto ab aduersariis, vt posito paululum contendédistudio, rem ipsam recta ratione cum scripturis conferant.

Étsi haud dubium id quidem est, quin sides in Christo summo dei filio, ex clarissimis Pauli verbis & sanctorum exemplis, sola absque operibus vim habeat instificandi, at minime tamen vim hanc suam in omnes explicat, præterquam in eos, quos idoneos solum inuenit suscipiendæ

dininæ gratiæ.

# TDE PANITENTIA EO-

I Nueniuntur autem idenei nulli magis, quam qui maxime fibi ipfis indigni videntur, nulli minus, quam qui digniffime de fese sentiunt. Peccatores quum onnes natura sumus, nihil conuenit magis, quam vt agnita scelerum nostrorum impuritate, superbas ceruices sub X ij. potenti

quod magis requirit Deus. Cuius ea natura eft.

Pfal.34.

Efai.57.

vel misericordia potius, ve nulla re delecterur lubentius, quam spiritu contrito & humiliato, queadmodum in Plalmo mystico canitur: Humiles spiritu saluabit . Et alibi apud prophetam ipse testatur Dominus, sublimis habitans aternitatem, & in fancto habitans , & cum contrito & humili spiritu, veviuificet spiritum humilem, ve viuificet cor comritorum. Eaque causa clamat iple in Euangelio, huiufmodi ad le maxime inuicans, qui laborant & onerati sunt, vt veniant ac reficiantur. At quid est venire ad Christum, nisi credere? quidrefici,nisi iustificari? Quanquam vocat quidemille omnes, nec quenquam afpernatur ad se venientem : at ita plarumque res habet, vt nulli recte ad Christum veniant, nisi qui graui aliquo fenfu, & dolore fuz miferiz inge-

Andr Vega, de suftif,pag, 833, aduentus ad chriftum est credere in eum:

Esai. 16. 69 stis ille medicus, testante propheta, qui peculia-

Esai.9.

Tfal.107.

de, captiuos, claufos, lugentes in Sion, ambulantes in tenebris, fedentes in vmbra mortis, & c. Vndenec multum abludit Pfalm. 107. Diuina

misericordiz genuinam indolem discribens in hæcverba: Auimam, inquit, famelicam saturauit bonis, habitätes in tenebris & in vmbra mortis, vinctos affictione & serro. Quanquamissus ille quidem a Parre donatur vniuersis, at minimè

miscant. Rursusque nec aliis ferè mittitur cœle-

ri descriptione cos designas, quibus mittendus sir Christus, mansuctos producit, contritos cor-

tamen

tamen ab vniuerlis pari affectu suscipirur. Caufam nec iple diffimulat Dominus : Quid enim fanis cum Medico? Quemadmodum igitur medicina consultus non exprimit artem suam, nisi Ioan, 1.51 confice vbi postulat agritudo, ita nec rectè fides emuni amm percara nodat, nisi quos emendat poenitentia, nec sanat fra, fidelis eft ve proprie Euangelium, nisi quos praisoccidit lex, omni iniquitate. vulnerauit conscientia. Atque in his quidem ve veriffimum eft, quod ex Paulo prædicamus, fide fine operibus fola eos iustificari : ira perinde turfas fallum eft, quod metruntur aduerfarii, hac fidei doctrina fieri, vt nulla vfquami fequatur piorum operum cura aut cogitatio, fed improba atque effusa ad omnem vita licentiam effrenatio. Quod tamen fi de illo genere impænitentium fentiunt, qui manent in propolito peccandi, minimeid inficiamur, nec fide illosiustificari, nec quicquam illud propterea caufænostræ officere. Sin verò, de altero genere corum, qui recipifcendi studium adferentes ad fidem Euangelicam, necessaria egeant consolatione, cos si negent ipfi sola Christi fide iustificari, granissimos Euangelii hostes se produnt, christique aduersarios. Rurfusque si fidei hac doctrina deteriores eofdem fieri afferunt, in eo improbiffimè errant ac mentiuntur.

Quapropter vt os aliquando obstruatur malitiz ac calumniz, iterum atque iterum admonitos bonos istos theologos velim, qui Paulinam hanc institutionem damnant pro haretica, propoliti-X iii.

Fides fola inflificat impium, at uon nifi pœniten tia aliqua prius humiliatum.

positionem nostram, non mutilam sed integra accipiant, coniungant que cum subiecto, legitimum propositionis prædicatum, ve quum sides sola iustificare dicatur, minimè id satis sit, nissi quos eadem justificet sides, rectè intelligant, videlicet non omnes nec eos, qui in proposito peccandi nesarie persistant, sed qui agnita impietato, ac pertæsi prioris vitæ ad Christum per sidem seriò consigiant.

Cæterum arripitur ilico altera hic ansa caluniandi. Nempè, si fides iustificet non nisi pœnitentem, videtur ergo non sola iustificare, sed cocepta simul cum fide salubris animi mæstitia, ac

fcelerum deplorațio,

Respondeo, recte quidem coniungi fidem cu poenitentia, in eq qui à peccatis instificatur . In causa tamen justificandi nulla est coniunctio. Quemadmodum in his, qui ex morbo dolent & affliguntur, magna quidem præbetut caufa ex dolore, experenda fanitatis, at fanandi nulla vis in eo est posica. Ita in fide iustificante, si de materia ipfa subiecta quaras, in quam cadat iustificatio, rectè veraque commeat fides simul cum peccatoris conversione. Sin de cauta justificandi agitur, præparat quidem pænitentia materia ad fuscipiendam iustificationem, at causa quidem ipía iustificandi omnis in fide, nullo modo in pœnitentia statuitur. Non enim quia dolet is, qui iustitiam violauit, ideò absoluit eum iustitia indicis: fed quia credit in Christum, qui iustitia fatiffatisfecit, cuiusque causa promittitur venia iis, qui ex errore in viam redeunt, ex quo omnis nas cutur causa consequenda instificationis.

Verum nenimium in his dilatandis infidere videatur oratio, poteritenim esse infinita, si pro rerum amplitudine singula consectari liberet, propiùs cum aduersariis, consertis, vt aiunt, manibus congrediemur, vt quibus argumentis ipsi se tueantur, quibus nitantur scripturis, quid in ipsorum argumentis sirmum sit, quid calumniosum, facilius tanqua in breui summula sequente libro lectori chicescat.



X iiii.

Li-

I ARGU MENTORVM REFUtatio quibus inberentem suam institiam, contrasustitiam sidei propugnant adner sary.

Argument, ex D.facobo.

C. NULLA res mortua instificat.
La. Nomnis fides fine operibus est mor-

Rent. Ergo: Nulla fides iustificat fine operi-

Respons.

Primum captiofa est argumentatio, recteque

disserendi leges prauaricatur. In qua si terminos supputemus, plures iusto numero reperientur. Re dudat enim in conclusione, adiectio, sine operibus. Sic auté concludi oportebat: Ergo nulla sine operibus, hoc est, qua caret bonis operibus, iusti sicat. Atque id recté quidem concedi potest, nec quicquam nostro incommodat instituto. Nam vt id donemus mortuam esse fidem, qua nullo recté operandi studio ducitur, iuxta Iacobi sententiam, at minimé tamen hinc consequitur, quò d'uulla sides iustificet, sine operibus. Ex quo diuo hie spectanda sint. Primum quò d sides nulla vnquam iustificat, qua non sit viua: deinde quum maximè vigeat piis sanctisque operibus,

nec ynquam fine operibus fit folitaria, femper ta-

men

Fallacia in teta minis perperam transposicis. men sola sine operibus instificat. Constabit id exemplo D. Pauli: qui quum nullius mali esset sibi conscius, nequaquam tamen ea ratione audebat instificatum sele affirmare.

Integrum argumentum quin concedi possit, siritè disponantur termini, nihil obstare video. Mortuam esse fidem, qua cassa sit operibus ex sacobo colligunt aduersarii, neque nos valdè repugnamus. Age, & quid tum postea? Ergo non mortua, inquiunt, sides sine operibus instificat. Quin neque istud inficior. Recte, & quid hinctandem concludes hac dialectica? Ergo, sides sola nos non instificat? Quid ita? Quia si sides pon alia instificat, quam qua viua sit: nec aliter vitam illa accipiat nisi ex operibus, hinc ergo conseguitur, sidem nullo modo instificare, nisi ratione bonotum operum.

Audio ac respondeo, primam vi verum id fateamur, sidem, que verè nos instissea apud Deum, viuam quidem esse, semperque cum honesto viuendi studio coniunctam: tamen quòd sides hac instissea non nisi ex operibus, nec aliter nos reconciliet, quàm ratione bonorum operum, falsissimum est. Neque enimex pramissis recte hoc modo consequitur: Quia sides in vita credentis non est sola, ideirco in sussissandi officio non erit sola. Aut quia viua est sides, non mortua, que instissea, ideò sola absque operibus non sussissa. Fallacia nimirum est consequentis.

quentis. At dices. Vndé igitur viua dicitur fides non mortua, nisiex openbus? quod si ita sit, ex operibus igitur vitam, vimque omnem hauriat . Imo contrà res haber. Etfienin apud homines fides viuida ac vegeta cernitur non nisi ex operum fructibus, tamen non illa ex operibus vitam trahit, sed opera ex fide potius. Quemadmodum ex succulenta arboris radice fuccrescunt vigentque fructus, minimé ex iisvegetatur radix; hand dispari ratione, externa azicate non gigni- ctiornum ftiidia, ex fide, tanquam ex radice proficifcuntur, que fi honesta fint, radicem fanam, ac vitalem oftendunt, nec aljud quam oftendunt tantum, vitam verò millam ei conferunt.

Vita fidei ex chetur,fed folum o-Renditur.1

Pidei duplex vita ot operation

Vita autem hac atque vis fidei non vna Ted duplex eft, nec in vno cernitur, ilhe in colo agens, hicimterra. Apud homines in terra quid agat fi quaras : Benefacit proximo fuo, per dilectionem operans, Apud deum verò in cocto iustificar impilim, non per dilectionem, led per filimit Deisquemfolaapprehendir operans, ac impetrans lati, fion fatis mihi quidem hanc fidei vim & naturam perspexisse videntur ii, qui vitam eins vninerfattein dilectione collocant, peritide ac finformis quadam materia, dihil per fe fides folavilla pollittifi formara per charitatem. Atque verumiq verum id fortaffe videri queat, in externis modò humana vita actionibus, in quibusiacet plane manca fides, quam nulla extimulat charitas ad recte operandum. Hucque referenda

referenda funt verba illa Pauli, quibus fidem ille per dilectionem operantem adeó commendat, opera nimirum huiufmodi intelligens, que apud homines fides explicat per charitatem. Ta-Fides quid apud men apud Deum longe aliter habet fidei opera-deum operatur. tio, quæ fola nullis nixa operibus,nec charitate quid apud hoadiuta, sed fola dei promissione ac dignitate mediatoris freta, coelum petit, Deum ipfum adit, Duplexfidei opeybi res efficit miras atque ingentes, pugnans lu- ratio. ctansque cum iudicio de vita æterna contra tersores fatanz, mortis & inferorum, caufam orat, veniam exorat, ream conscientiam absoluit atque iustificat, offensiones omnes abolet, Deum percatori reconciliat, iram placat, vim mortisac Satanæ expugnat, pacé denice ac ipfum adeò paradifum cu latrone vita impio, fide iustificato confequirur. Quis plura aut ampliora defideret? Atq; hæç quide tot tantag; qui sola prestat fides, nuc qua ratione hec efficiat videamus: nonca certe, qua per charitate viuir de operatur, Fides fola qua ra-fed qua per Christum tantumodo viuit ac promissioni innititur. Vita enim fidei, que apud deu vita fidei non visit ac viget, non charitas, fed Christus eft, non Charitas fed operibus formata, sed formas ipsa charitate, ac iu Christus. ficas opera, ve grata fint Deo, que alioqui per se forderent, Cuius rei Paulum fatis idoneum & testem habemus & magistrum, vbi air, vita mea Christus est. Rursusque. Quod autem nunc vi- Gal. 2. uo in carne (non charitate ait) fed in fide viuo 1. Cor.4. filii dei , qui dilexit me, &c. Etalibi de fe teltatus,

testatus, quum nullius mali se conscium sibi esfe dicat, negat tamen in eo se iustificatum. Quéadmodum idem ipse de operibus etiam Abraha disputans quantaliber sanctitate eximiis, nihil in his quidem positum videt, in quo gloriari tantus posset Patriarcha apud Deum.

Ex Andre, Vega de inftificatione, Queft, I, ex Canifio & alius.

Row.4.

Accedunt huc alia aliorum argumenta, miro ac infinito studio hinc inde è scripturis contortaiex Euangeliis sex potissimum rationes, contra infiniam sidei adserre solent. Velut ex iis verbis Christi, venite benedicti patris mei ad regium vobis paratum. Esurini enim & dedistis mihi.

Argument.

Der. Quæ cansa est beatitudinis, eadem & instificationis causa existit.] Quos instificauit, ec. Rom. 8.

Ri. Opera misericordize funt causa beatitu-

7. Engar Opera misericordiz sunt causa insti-

Respond Argument.

Neganda est minor. Opera enim miserieoradire, i per se spectentur, non sunt causa iustificationis, aur beatinudinis, se desse causa iustificationis, aur beatinudinis, se desse causa de o non alterplacent mise in iustificatis, se quatenus side Christi commendentur. Que mise quidem sides pracedat, se personam prius iustificet operantis, opera mullam apud Deum laudé habent nec gloriam,

riam,quum legi dei,in deprauata hac natura,no farisfaciant, proculque ab ea absint perfectione, quam diuina exigit iusticia. Quamobrem si de causa beatitudinis recte ratiocinari volumus, ex clariffima scriptura sententia, firmior constabit hæc argumenti ratio.

Argument.

Quæ causa est beatitudinis, eadem & August. vnde saliultificationis causa existit.

Remissio peccatorum, causa est beati- Pial. 31. Rom. 4. Mi. tudinis & falutis.

Con. Ergo: Remissio peccatorum, causa est iu-misz funt in quitates, &c. Hisicationis.

At inquis, quid verbis igitur Christi respondendum, quæ contra videntur operibus regni beatitudinem polliceri? Respondebit huic obiectioni Iacobus quidam Cartusiensis in hune modum Iacobus Cartusiens ensis in libro suo scribens: Homines dicit accipere quidem & di. de authoritate ecligere alios, propter ipsa corum opera sibi grata clesia. Au. 1440 & vtilia. Deum verò opera accipere propter hominem,&c. Quapropter adhibenda hicest distinctio, qua discernantur opus, & persona oprrantis. Quid ergo? An opera, inquies, pio charitatis affectu suscepta, & in egenos collocata deo non placent, illique cordi non funt? Id ipfi non negamus, fed fontes folum & caufas quur placeant, perquirimus. Quod quo lucidius appareat, excutiamus ipsa scriptura verba. Esuriui, incuir, & dedistis mihi manducare. Sitiui, & dedi-

fis mihi bibere, &c. Quaro primum quis hic

ti fumm inde iu-Rificati.

Beati quorum remill'z funt ini-

cfuriuit?

esuriuit ? Christus, inquies, siue ipse in suo corpore, siue in corporis sui membro. Et tu Chriflum igitur esurientem pauisti? Piè quidem factum. Quid ergo feceris video, & laudo. Sed quero porrò, que caufa, id vt faceres, te impulit? Charitas ne excitans fidem, an fides potius excieans charitatem? Age, & quid fi alius, qui membrum Christi non effet, fine Ethnicus, fine Turca. aliquis eguisset mo cibo, an pauisset cum tua charitas ? Subdubito . Age, quid si ipse in Christum non credisses, sed hostis esses Christi, eumq; famescétem cerneres qui Christi esset,an famem illius subleuares? Non equidem arbitror. Quidita?quia Christum non nis fideles pascut, Infideles persequuntr. Sitiuit aliquando in cruce dominus.Datu est ei pro potu acetum. Dignum certe tartaro flagitiu. At quur acetu ab illis datu elt?nű quia charitate, an quia fide potius carebat gens illa pharifæorum incredula? Qui fi fide no caruissent, non defuisset certe charitas, quam fides excitasset ad subleuandum, nec charitati defuisset sua merces. Sed pergamus porrò. Quid si christianum forte egentem ac famelicu cibo suo ac potu inuetaliquis, qui iple à fide fit alienus, pu ta Turca aliquis aut Ethnicus, vt Simó olim pharifaus Christupauit suo prandio, & inter Ethnicos multos fuifle constat præclaris excultos humanitatis officiis, quid an potus cibulq; illius fidei expers vită merebitur? Non arbitror. At quid fi fidelis vel poculum aque frigida porrigat, vbi fert

Opera fine fide quantumuis eximia frigent apud deum contra ope ea fidelium, quantumnis frigida mon casent mercade fua. fert neceffitas, an is carebit mercede fua? Ne gat

id Christus ipse.

Ex quo vides, quidnam illud sit, quamobrem virtutes & benefacta nostra Deo placeant, premiisque honorantur, non adeò propter se, sed propter aliud, propter fidem videlicet operantis, que personam primum ipsam, ante omnia opera iustificat apud Deum . Iustificata deinde persona, Deo cordi suntopera, que inde sequentur, que licet pusille sint, pro magnis tamen habentur, maximilq; copen- Mercedis nomen fantur muneribus. Vnde no negamus, mercedis inferipruris quo nome interdum in scripturis, couenire vita ater- modo operibus na, operac; fraternę charitatis, suo quoda modo, tribuitur. dici meritoria, at ita vt seper opera illa iustificatoru intelligatur, qui ia recociliati atq; per remifsione accepti, ascriptique sunt per promissionem in vitæ æternæ hereditatem,non quòd opera ein vitæ æternæ hereditatem, non quod opera e-orum huiusmodi sint, quæ legi dei satisfaciant, tis imputata per aut quicquam per se ex condigno aut congruo gratiam. mereantur apud Deum: sed quòd pro meritis imputantur per gratiam:nó quód operibus ipfis debeatur vita æterna, sed quòd in cœlis reponuntur solatia sanctis & iustificatis proposita, ad cosoladas ipsorum afflictiones, quibus non propter opera, sed propter promissione debetur vita aterna. Haud secus ac filius & hæres, cui paterna debetur hæreditas, minime id suis officiis merent, vt fit filius : fed cum natus fit filius, podea merentur officia ipsius, vt mercede, & com-

compensatione sua non careat. Subest hic igitur fallacia, A non causa vt causa.

## Alind argumentum ex verbis Chrifti. Math. 25.

Da. Qui fecerit voluntatem patris, intrabit in regnum coelorum.

Ti. Voluntas est patris, vt faciamus opera bona, quæ in lege eius præscripta sunt.

Si. Ergo: Ex operibus legis patet aditus ad regnum cœlorum.

Respons.

Vt integrum concedamus argumentum, quid hinc efficient Romanenses istioi movodinator? Ergo, inquit Vega, ad salutem fatis non est sides, nisi seruentur madata. Quid multa huic respondeam? Seruet ergo ipse madata legis, iuxta prescriptum diuina voluntatis, & seruabitur. Seruare autem dei mandata integra, neque ipse, neq; quisquam in hac vita alius vnquam poterit. Ex quo euincitur necessaria ratione cocludendum, aut nullam regni adipiscendi spem esse, aut certè in operibus legis non esse positam.

Quod quum ita sit, quid superest, niss ve vela vertentes, quando hoc non succedit itinere, alia cœlum petamus via, quoniam que in lege mandatorum, nulla affulget salutis sedes, alium perfugii portum perquiramus. Quis autem sit ille portus, ex cœlo ipso affulgens, explanabit nobis

diuina

d

Andr. Vega.

diuina voluntas, non in lege veteri, sed in nouo Euangelii testamento expressa. Voluntas autem illius hac est, ve omnis qui credat in filium, non pereat, sed habeat vitam aternam . Nam quod loan. 6. impossibile erat legi, quatenus infirmabatur per carnem , deus filium fuum mittens sub specie Rom. 8. carnis peccato obnoxia, de peccato damnauit peccatum in carne, vt iustificatio legis impleretur in nobis non secundum carnem ambulantitibus, sed secundum spiritum. Caterum excipiet hic iterum aliquis. Quid ergo? an fides Christi Obiectio. ita nos iustificabit ad vitam, vt voluntatem patris impunè transgredi liceat? Absit nesas. Neque verò id permittit libertas Euangelii, quum Paulus tam aperte testetur eos, qui fide Christi iusti- Respons ficantur, non secundum carnem iam ambulare, fed fecundum spiritum. Atque hoc quidem effe videtur, quod Dominus ipfe, licèt non iifde verbis eodem tamen sensu subinnuit, vbi ait : Non omnis qui dicit mihi Domine, Domine, intrabit Ma.25. in regnum cœlorum, sed qui facit voluntatem patris mei, qui in cœlis est. Nam quid hoc aliud est facere voluntatem patris, nifi quod audimus apud Paulum non secundum carnem ambulare, fed fecundum spiritum? Quo in loco non tam integra totius legis perfectio à nobis deposcitur ad iustificationem, quám mens Domini eò spe-Etare videtur, vt fidem in nobis requirat non fucatam & hypocriticam, fed verè cordatam & genuinam: non qua in labris folum natans fomare

Ex Bucero annotatum, Aliud est facere voluntatem patris, al jud perficere.

ni, templum domini, qualis erat pharifæorum & hypocritarum, fed quæintus ferium domini timorem spiras omnem adhibeat conatum præstandi, sinon que lege prescribuntur omnia, at vitandi tamen, quoad licet, qua diuina repugnent voluntati, saltem ne regnet peccatum, si prorsus excludinequeat. Atq; istud quidem est, vt ego interpretor, apud Christum, voluntatem patris facere qui est in cœlis. Vt faciamus enim voluntatem iphus, non ve perficiamus in mortali hac carne, exigit á nobis Deus . Contra qui externa tantum venditatione, fidem ac nomen Christi frote tenus profitetur, nihil adhibes cura, vt vita repondeat professioni, sed praceps ruit in flagitia contra conscientiam, certum est iuxta sententiam Christi, nihil ei prodesse, quannumuis nomen domini, nomen domini ingeminet, non quod fides fine operibus non iustificet apud Deum, quæ vera modò, non ficta fit: hoc est:quæin corverè humiliatum velut semen in. terram bonam cadat : sed quia fides illa cassa omni bonorum operum studio, quamtumlibet iactetur, fides re ipfa nulla habetur, fed vmbra est tantum & hypocrisis sidei. Idemque respondendum ceseo cateris istorum argumentis omnibus, quæ ex concionibus Christi in Euangelio concerpta ad iustificationem operum detorqueri solent. Cuiusmodi ea sunt que sequuntur.

Fides ficts & hypocritica.

Argu-

no

fa

et

Argument.

Math.7. Multi dicent mihi in die illo. Domine per nomen tuum prophetauimu, & per nomen tuum demonia eiecimu, & per nome tuu virtutes multas edidimus. Tuc profitebor illis nunqua noui vos, Discedite a me, qui facitis iniquitaté. Ex iji struitur Argumentum.

Ce. Quisquis reiicitur à Christo, non iustifi-

catur.

La. Omnisfaciens iniquitatem, ets fidem habeat faciendi miracula, reiicitur à Christo.

Rent. Ergo: Faciens iniquitatem quarumuis fidem habet non instificatur.

Vel aliter in hunc modum.

Eademratione approbamur Christo, qua & iustificamur. Ex operibus iustitia approbamur chri-

Ex operibus iustitiz approbamur chri-

Ergo: Ex operibus iustitiæ iustificamur.

Respons.

Ad primum respondeo. Intelligenda est minor per distinctione, in scriptura faciens iniqui- Responsad pritaté bisariam intelligitur. Faciunt iniquitaté in- mom Argument terdű & boni. Faciunt similiter & mali. Peccant enim verig; sed aliter quidé hi, aliter illi iniqué faciunt quum peccant. Comittunt boni plæraq; etiam quæ oderunt, & quæ verè peccata sut. Sed quia ildem secundum interiorem hominé non delectantur, Christoque addicti, quanto possure

studio in id incumbunt, vt per pœnitentiam se in viam reuocent, Deus illis peccata non imputat, quare nec pro peccatis statuuntur, qua per ignoscentiam obliterantur debita. Secus res habet in iis, qui toto impetu seruntur ad explendas carnis cupiditates, in quibus cum delectatione etiam conquiescunt & perseuerant. Atque in his propriè socum habet Christi sententia, qua discedere à se iuber operantes iniquitatem.

Respons, ad fe-

Vis virtueum no-

Quod ad secundum attinet argumentum, fallacia est, quam dicimus, à non causa, ve causa. Quod fivis ea virtutum nostrarum foret, quæ satis per se valeret ad promerendam Dei gratiam, esset nonnihil, quod hac illatione astruitur. Nunc quum huiusmodi nostra sint opuscula, vt semper misericordia indigeant, nunquam legi dei satisfaciant, que nec corda pacare, non mortis impetum, non iudicii pondus sustinere queant, facile hinc liquet, quid argumento respondeamus. Placent quidem Deo opera bona, quod assumunt, non nego. Verum vt placeant opera, persona prius placeat & reconcilietur deo oportebit. Qua demuni reconciliata, fit deinde, vt opera propter persona dignitatem grata habeantur. Placent itaque Deo rectæ pietatis officia, fateor, sed non nisi in reconciliatis ramen & iustificatis . Qua autem ratione reconcilientur operantium persona, si causa perquirenda sit, nequaquam id ex operibus accipiunt,

Opera placent, propeer reconciliacam prim pers fonam.

unt, sed ante omnia operum merita. Opera enim Aug de fide jat anunquam vt causa, precedunt iustificandum, sed perib. vt effectus semper iustificatum subsequuntur. Quemadmodum fructus, fi quid boni habent, ex arbore vnde nascuntur, accipiunt, cur autem arbor sit bona, nullam ipsi causam adferunt. Pari ratione iustorum præclara quidem esse merita, cum Augustino non repugnamus. Quòd autem iusti fint, id non ex meritis operum, fed ex alia causa consequentur. Sic Deo dilectus est Iacob, priusquam boni quicquam, aut mali de- Tacob. fignasset. Dauid priusquam in Regem inungere- Dauid tur, quid dignum tanta effecit amplitudine ? 1dem de Abrahamo existimandum, qui è pater- Abraham. nis ædibus primum euocatus, quanta donatus estpromissione, ésacra legimus historia, quo vita fuz merito ad hanc emerfit dignitatem, non legimus. Quid de Adamo referam? An non paradisum prius amiserat, quam acceperit recuperandi promissionem? Respexit ad facrificium Abel Abelis diuinus fauor. Quid puras ? vrnum dignitas oblati muneris gratiam hanc homini conciliauit? An aliud quiddam fuisse in homine dicemus, quamobrem persona ipsaprius placuerat domino, quam placuit hominis sacrificium? Per omnes arcanæ scripturæ historias, cunctasque Israelitica gentis generationes oculos circumferamus; Quid, cum populum illum exafperantem tam diu diuina pertulit indulgentia, ecquid vides in ipsorum operibus, quod tam diu-Y iii.

turnæ lenitatis patientia promerebatur, an chrifti folum ex ea gente venturi caufa, id factum di cemus? Idem & de fatis ecclesæ consimili rati-

Mifericordia fola one fentiendum, quæ tot defuncta periculis, tot damini, quod no acerbitatum & infidiarum vix dicendis pulfata confuminum

procellis, edurattamen, vel inuitis inferorum portis: quidita? an propter sua ipsius merita id factum, an Christi solum gratia ac potestati pratter omnes vires & merita nostra transcribemus? tam qua causa sit conseruanda ecclesia, eande & salutis comparanda existere, quisq; secu cogitet, quippe qua non in nostris operibus, sed solu in side Christi, eiusque gratuito munere sit constituta.

Argume, ex loco.

faceb.1.
Rom.2.

Argumentum ex D. facobo.

Non auditores legis sed factores iustificabuntur. TRom. 2.

Non auditor legis, sed factor operis hic beatus ern. lacob. 1. Mat. Qui audit verbathea, & facit ea, &c.

Ergo: Non fides sola, sed facta iustifi-

Responded Concedi possit argumentum, si recte addaturissisor cum illatione, quam hic apponentis ad explanandam instam argumenti formulam.

Argument, retortom in AduerisIustus est quisquis legem factis præstat. Nullus in hac vita legem factis præstat. Nullus ergo exfactis in hac vita iustificatur.

Minor

Minor constat autore codem Iacobo. Quicunque totam legem servauerit, offendat autem in vno, factus est omnium reus. Nemo est in terra hac viuentium, qui non in aliquo labitur, Iacobi 7acob.2. cap.2. Imo qui in multis non offenderit . Nullus proinde in bac vita legem factis exequitur nec ipsemet etiam Iacobus.

Appendamus nunc verba Christi, quæ citan-tur ex Euangelio. Qui audit verba mea, inquit, ba Christi Mit. 7. & facitea . &c. Quis non mentem domini elarissimè per se pellucidam perspicit, id volentis,vt taxata inani hypocritarum funulatione, animos suorum ad seriam veræ pietaris cogirationem & studium accenderet. Quod quideille nec vno loco, nec fine graui causa facit. Vtenim Conscientia bona nihil deteltabilius, itanihil elt feré vitatius, qua fides non fimile vt sub larua sanctissimæ religionis lateant perfonati histriones qui nulla rerum earum, quas profitentur, syncera imbuti cognitione, nulla xterni dei vocatione adducti, nee spiritu edocti, nullo iuditio, nulla exercitatione exculti, quam Histriones in Memaxime lele ingerut in omni hominu coetu foris della perfenata præseferentes, non quod sunt sed gyod videri volunt, quibus paru est aut nihil cura, vt diuinæ gloriæ feruiant, verum vt fuo vel quæstui, vel am birioni studeant, vt dilatent se in hoc seculo, & plaufum captentapud homines . Atque hock ferè ingenium est omnium hypocritarum. At fummus ille zae Aloypusis qui internos hominum recessus & sensus perlustrar, fucos istos Ү ші. nec

necignorat, nec quicquam minus perferre potest. Eoque dominus ad veram pietatem suos
instituens mandat atque edicit, vt qui sidei sux
prosessionem suscipiant, eam non verbis solum
ostentare, aut aures tantum præbere ei sat habeant, sed vt sactis, rebusque ipsis exprimant, quæ
audiunt: Hoc est, vt studium ac conatum, quam
queant maxime huc intendant ea præstandi pro
virili, quæ respondeant prosessioni. Ex quo haud
inconspicummesse arbitror, iis verbis non hic
doceri, qui sit modus aut ratio iustificandi: sed
illud solum ostendi, quales esse iustificatos oporteat, quos ille in regnum suum side ac gratia
sua recipiat.

### Argumentum alind.

Bx Andr. Vega, Math. 25. Virginibus fatuis claufum est regnum cociorum no ob fidei inopiam, sed ob olei neglectum. Math: 25. Idem in seruopigro ostensum est.

Ergo:

Recte factis, non fidei debetur regnum coelorum.

Male confequent

Refons.

Neganda consequentia. Neque enim sequitur ratio, sed ita haberet consequens: Ergo malesactis & impietati iusta debetur exclusio.

Neque enim parratio est, si seruo pigro & oscitanti iusta debetur ex adibus exclusio: Ergo qui recté

rectè & impigrè suo fungitur officio, ei mox debetur hereditas. Fidei, non officiis, dono, non pacto, non meritis, sed gratis datur cœli regnum. Et quid si fides interim sedulò se exerceat, rebus honestè gerendis ? an ideo operibus afcribetur beneficii possessio ? Quid si filius adoptiuus rectè administras paterna bona, fidelem fe præbet in domo patris economum, an minus propterea dono accepisse paternum dicetur patrimonium? Praterea neque illud verum est, quod negatur in antecedente positum, virgines fatuas exclusas esfe non ob fidei inopiam. Imò fi vera illis fides adfuisset, nunquam certe parata olei copia defuisset. Nunquam enim fides que viua fit, stertens

esse potest. Ideoque fivera sit, iis ferè epithe-

tis designatur.

non ficta, 2 certa non diuería . non mortua. 5. Maguida non tepida. 7. O-8. Firma, non infirma. inconstans.

des in scripturis que I.Timoth. Ex confeientia bona & fide non ficta.

2.lacob.Postulet in side nihil hasitas ite Primum vt vera fit, Mat. 14. Modica fidei quare dubitafti? 3. Ephef. 4. Unus Dem una fides. dubia. 3. Vna non 4. Abat. 2. Iuftus ex fide vinit.

Viua . c. Mat. 15. O mulier magna eft fides tha, & C. ...

na, non parua. 6. Fer. 6. Mat. 14 Luc. 17. Si habueritis fide ficut granam finapia.

perofa, non ociosa. 7. facobi. 3. Fides sine operibus mortua.che.

9. Animofa non timi- 8. Coloff. 2. Firmamentum fidei vestra. da. 10. Stabilis non 9. Ephef. 6. Sument a scutum fidei. 10.Tob.2. Qui fide no mutat ab co. de

Objectio

# Objectio alia ex cap. Joan. 5.

Argument, aduerfariorum ex Joi, 5.et, Rom, 2. Prodibunt qui bona fecerunt in refurrectione vitz.Qui mala egerunt in refurrectionem indicii: & rurfus. Rom. 2. Vnicuique reddetur fecundum opera ipfius.

Ergo: Ex fuis cuiusque operibus salus pendet, aut

exitium, non ex fide fola.

Si quis argumenti legitimam rationem defideret,ita accipiat.

Argument.

Nulla eft fine operibus iustificatio, vbi fe. proratione operum fit remuneratio."

La. Juditium dei remunerat pro ratione operum.

Re. Erge : Nulla estinstificatio in Dei iudicio. findoperibus. -

Rows, 2.

. Respons Vrinihileft rocelisc perri certius, qua Chri-All. 10 nan conflimmes, cha neque negandum etiam illud, 2. Cor. y. ram ribunction ram tribunalrillius, qui vnicuique redditurus eft, inxtaid anodigefferir, fine bonum fine mahum. Age, & quid hinc confequirur ? Ergo , inquis, non fides, sed opera iustificant : qua vel salutem, vel exitium comparant . Arqui istud verbis Apostoli minimè concluditur, neque huc tendir scriptura sensus. Verum fr ex his scriptura logis, recte atque secudu spiritus sancti genuinam

Elenchus ex depranato feripensa fenfu.

genuină indolem argumentari velimus, in hunc modum concludere rectius oportuit. Nepe ergo quum tale nobis immineat iuditium, in quo sua quifq; vitæ rationem fit redditurus, non eft quòd quisqua posthac malefactis suis, aut maledictis impunitate polliceatur, verum vt se vitamq; sua ita quisque componat, veneq; rectè factis fides, neq; fidei digna operum studia desint. Atq; hæc Iuditii incuitabicoclusio iis oportune occinenda erat, quorum curam et vigilaningens eft hodie voique numerus non modo'a- riam huius vita pud pontificios, fed inter Euangelice etiam pro-vocare nos omfessionis candidatos, qui Christinomen & fidem nes debet. profitentes, ita interim le gerunt ; quali fatis id esse putent, sanctiffimam illius religionem verbis profiteri: quafique nullum fit futurum omnino iuditium, ita nullam gerunt dignitatis fuæ curam fed contra cofcientiam transpersi in omnem turpitudinis licentiam abripiuntur, no fine ingentitum fummi muminis offenfa, tu maximo falutis suz discrimine. Aduersus huiusmodi, inquam, qui vltrò sic ruunt in manifestas fœditates præter omnem modum et confcientiam rectius hæc valeret illatio sic concludens.

Ante tribunal fummi judicis omnes fiftemur, vbi totus vita nostra cursus in rationem venier coram Deo.

Ergo: Qui sue saluti cosultu velit; id cure habeat. pro fua quifq; virili, vt professioni facta respondeat, vt citra hypocrisin cu side bona, coscientia, quoad licet, bonam retineat.

Nam

lis feueritas ad

Nam aliter audimus, quid dicat veritas. Et ibunt qui malè egerint, in resurrectionem iuditii. Et Paulus similiter, propter hæc, inquit, venit ira

Dei super filios inobedientia.

At quid hac tandem contra iustificationem fidei in his, qui cum suscepta Christi fide fructus adjungunt, finon absolutz vndique obedientiz, at conatus saltem & vires pro suz imbecillitatis modulo, quales cunque adhibent? Qua etfi longè abfit à fumma illa legis perfectione, at nihilo minus confrat adhuc plena perfectaque iuftifica tio apud Doum, qui quod diminutum fit opufculis noffrissid sua supplet imputatione, propter fidem in filium, que non operantibus nobis, sed in cum credentibus imputatur ad iustitiam, Quid fi enim scelerata impiorum rebellio, qui nullo modo iuxta spiritum, sed secundum carnem ambulant, inditium pariat condemnationis? at nihilo feeius verum manet illud femperg; manebit: Luftus ex fide viuet. Et qui credit in me non morieur ingrernum.

Abac. 104.17.

Rom. 4.

Atenim clariffima, inquies, & irrefregabilis stat iudicis sententia, quæ piè agentibus resurrectionem vitæ pollicetur. Respondeo verissimű effe, quod dieir Dominus, atfalfiffimum, quod hinc concluditur. Christus operum fructus simul

cum tota arbore intelligens, resque ipsas pariter cum personis coniungens, spe vita aterna solatur suos, qui strenué pro virili operam nauarunt Euangelio: non quid dignum fit ipsorum ope-

ribus

ii.

**r**2

is

0

ribus definiens, sed quot quantisque pramiis ipfe corum labores dignaturus fit, commonstrans, qui sui nominis causa quicquam pertulerine. Cótrà isti á concreto ad abstractum argutantes, res- A Concreto ad que à personis diuellentes perperam concludut abstractum fallet hoc enthymemate.

Viri fideles & Christiani rem gnauiter agentes vita æterna excipientur.

Bona opera sunt causa vitæ aterna. Breuis & facilis est responsio. Neganda est

consequentia: fallens atque errans á non causa Repont, vt causa. Quia quum in Antecedente piorum o- causa vt causa, pera vt effecta, in conclusione vt causa ponun tur. Vndenon integrè concluditur à concreto ad abstractum. Neque enim consentanea ratio est, quia fideles pié agentes possessione vitæ zternæ donantur, ideo facta ipfa merentur vitam æternam, nihilo magis quám fi quis in hanc arguat formam. Vxor obediens marito suo in communionem omnium bonorum ipsius admittitur: ideo obedientia digna est vniuersæ possessionis communione: filius obsequens suo patri hæres recipitur, illius proinde obsequium dignum est hæreditate. Sunt quidem opera fructus christianæfidei indicia,non causa salutis. Quemadmodum arbor, quæ fundit fructus, fi quid boni habeat, id non à fructibus trahit, sed fructus omnino ex arbore. Pari ratione & piorum opera, quod vendicent in iudicio nihil habent : fi quam gratiam aut mercedem inueniant, id non ipfis, fed.

Cophisma. Argument.

par-

Imputatio parua magni zitimans.

partim misericordia, partim imputationi debe-Misericordia ma- tur propter Mediatorem filium: misericordia, lefacta ignoscens. que malefactis ignoscat : imputationi, que rectè facta quatumuis per se perpufilla, pro magnis du cat, & premiis coronetret ia laus onis no hominu fit, sed Dei nó iustitiz sed gratiz:nó operű sed fidei:non juditii fed mifericordia.

Tudirium dei duplex, iuxta Aug. de confensu E-

Inditium damnationis. Judicium diferetionis.

Quid ergo, inquies, an non in iudirium veniemus omnes ? An non omnes ante tribunal maiestatis fistendi sumus? veniemus ô bone . Sed hociuditiumita tibi diftinguet Augustinus, vt a mang.lib. 2.ca. 30 liud fir damnationis, aliud discretionis, qua hadi ab Agnis secemendi sunt, non agni cum hadis condemnadi.In juditum omnes veniemus, credo.In juditium condemnationis electos dei non venturos spero. Hicque inprimis occurrit diligéter nobis aduerteda diverfitas inter Agnos, quos dico, & hædos: inter eos qui Christo per fidem coiuncti funt, & colluuiem infidelium. Nam etfi in hac dinatonge ia in ratione omniu omnia opera coram Deo reuocada sunt, nec dubiú quin merces decemetur, quæ digna suis cuiusque factis videbitur: at longe diuerfa tamé ratione hoc iis, atq; illis eueniet. Etenim qui fe fuaq; falutem non fide, non fola Christi imputatione, sed operibus legistueri volunt, istis rependetur iuxta faeta quod promeruerut, hac scilicet coditione, vt filege, qua par est ratione, copleuerit, ex legis viuant sentétia. Sin aliter, quid aliud his expectandum, nisi ex legis iusto decreto, vt nulla in his inuenia-

inveniatur mandatorum violatio tam leuis, qua non in grauissimam cadet condemnationis materiam, neque immerito. Nam qui neg; vim in se vllam habet comparanda iustitia, neque aliunde oblatam velit admittere, is fi fuz iniustitie peenas luat, non legem accuset iustitia, sed suz imputet incredulitati.

Contra qui fice Tyncera couerfi ad Christum, figuid in se criminosum admiserunt (quis enim vel sanctiffimorum cursu absq; lapsu coficit)hos neq; peccata lædere in iuditio poterint, quæ iam ante iuditium fide & pœnitentia deleta funt & condonata: tum si quid iidem rectè & cum laude gesserint, merces iis æterna rependitur, non propter operis dignitatem, sed pro gratuita imputatione, qua clemétissimus dominus opuscula fidelium suorum, quamlibet per se ieiuna ac minuta, digna ducit, quibus promissa largiatur here ditatem, non quam ipfi promeruerunt, sed quam gratis promisit in filie. Cunrigitur duplex sit (vt Iusticia condemex Augustino ostendimus) inditii diuini ratio, nationis, altera, qua ad iustitiam condemnationis, altera que ad misericordiam eparationis atti- parationis, net : pro haciuditii diuersitate inter eos proinde distinguamus oportet, qui ad hæc Cummi iudicis subsellia aduocandi sunt . Omnes autem aduocandi fumus,Omnes fiftemur . Sed habeda Duplex homina hic tamen est eoru qui coparebut distinctio, Etil peccantiu genus, enim omnes natura pariter & vita peccatores fumus, non vna tamé omnium eademque ratio est.

Alii

Rom.8.

Rom.6.

Alii funt quibus per fidem & gratian remissa iam ante sunt peccata. Atque istos esse haud dubium est, quos misericordia separationis eximet á condemnationis iuditio, quum nihil sit, quod in eos intentari iure possit. Quis enim intentabit crimina aduersus electos Dei? Deus est qui iustificat, quis ille qui condemnet? aut qua iustitia in iuditium reuocanda dices, quæ per iudice ipsum prius sunt condonata, quàm iudicata? Sublata siquidem offensa, tollitur simul iuditii obligatio. Quò sit, vt nulla iis timeda sit condemnationis sententia, qui sunt in Christo Iesu. Qui sub lege non sunt, sed sub gratia, quæ lex reos illos

tenere poterit?

Rurius verò funt alii, qui quum per vim & iniuiam, omnemque turpitudinem dies suos expleuerint, ita discedunt tandem ab hoc seculo, veream iniuditium adferant conscientiam. Cuiusmodi permulta gignit hic mundus portenta, Epicuros, Diagoras, abtor, Lucianos, Sardanapalos, Thrasones gloriosos, vigesàs, Romanistas, verbi verique persecutores infanabiles, sanctorum carnifices, atque hoc genus consimiles. Qui vecumque sibi blandiantur in hoc seculo, velut in re leta & salua nihil metuentes periculi, inuenient tamen suum sine dubio sudicem, cui ad summum vique assem réddituri sunt rations eorum omnium qua gesserint.

Quod igitur ad inditium attinet bonorum & malorum, vt non inficior verifsimum effe, quòd

Inditium condemnationis in ques proprie ca-

det.

in institia & aquitate indicaturus sir dominus vi uos & mortuos, ita si de iuditio condemnationis sentiant, respondeo, juxta id quod dicere jurisconsulti solent, Exceptio limitatregulam. Etfie- Regula initis nim generale hoc futurum est juditium attamen fi de condemnatorio illo iuditio intelligatur, valet regula quidem generalis, exceptis, vi aiunt excipiendis, aut salua, vt ita dicam, exceptione. Qua fit autem hac exceptio, & ad quos pertineat, satis indicat distinctio illa separationis, cuius meminit Christus non vno in loco. Qui audit fer monem meum,& credit ei qui misit me, in con- qoan.5. demnationem non veniet, sed transbit à morte ad vitam. Rursusque vbi de aduentante sui iudi- Luc. 21. tii tempore Dominus ipse pranuncians, his fieri, inquit, incipientibus, suspicite & leuate capita vettra. Et pergens mox cautam reddit, quoniam appropinquat redemptio vestra. Age, & cur suppresso iuditii nomine, redemptionis meminisse Dies iudicii cur maluit apud discipulos ? Quia verò tam nulla redemptionis diest, vt habet Paulus, iuditii condemnatio iis, qui citur. funt in Christo Iesu, quam nulla est redemptio illis. qui extra fidem Christi seniunt prasenti seculo & carni. Quin & alibi idem Dominus vertens ad discipulos, quum nihil posset eis magni- Luc. 22. ficentius pollicitari: Et vos, inquit, confidebitis fuper thronos, judicantes duodecim tribus Ifra- Sancti mundum el.Quid quod, Paulus insuper ad Corinthios scri indicabuntbens, an nescitis, inquit, quòd sancti mundum iudicabunt? Acque adhuc grandius quiddam spirans,

1. Cor. 6.

fpirans, supra mundi altitudinem nos attollens adiicit porró: An nescitis quoniam Angelos indicabimus, Si iudices futuri, quomodo igitur iudi cădi funt făcti in foro hoc iudiciario, in quo quod agant, habent, quod metuant, nihil habere videantur

SQUASTIO. AN SANCTIS inditium dei sit trrribile?

Per, Canif, in opeee Cathechiftico

Vz quamita fint, videat modo quid his scripturisrespodeat Pet. Canifius, qui omnes in de uditio,cap, 3, metu dinini iuditii esse iubet. Ita siquidem has bet ipfius axioma: Quare non modò peccatoribus, led etiam fape fanctis, iuditii huius terribilis est expectatio. Audiuimus loquentem sua voce Ieluitam, Quibus nunc nititur feripturis lubaufculternus. Timuit hine Dauid inquit, vt follicite rogaret: Non intres in judicium cum feruo tuo Domine. Timuit & Iob quatiuis innoces: Quid faciam,inquit, quum furrexerit ad iudicandum Deus, & cu quefierit, quid réspondebo illi Semper quafi tumetes super me fluctus timui deu, & pondus eius ferre non potui. Verebar omnia opera mea, sciens quòd non parceres delinquen-

ri.&c.Breuiter vt Canisio respondeam, quisid nescit, in nobis nostrisq; operibus nihilesse, quod non fit graniter metuendum? Sic Dauid, fic lob, fic fancti omnes, quo enixitis studia ipsi sua, omnesque viez actiones in mentem reuocant, hoc

706.31.

Pfal.142.

maiore dinini udicii metu, suice diffidetia cocutiuntur.

einner. Czrerum nihil istud nostram in Christo slacritatem diminuit, quin freti firmiffima dei promiffione, certique de admifforú expiatione, contra metuny hunc reluctarnur, quantum licet. Incidit nonnun-Quiqui niiqui ita pauorem hune natura infitti quem in fanctifprorfus excutinus, quin recurrat nonnunqua ac fimos, quod fibi fanctifirmis etiam faceflat moleftiam. Sed afrid eft, quid ex infirmitate fieri interdum confucuit, & quid factos facere semper oportest, Sic Dauid & lob ante redditam gratiz consolatione, metu tenebantur, postea à deo recreati, metti omnem depoluerunt. Si id affeuerat Canifius, lactos femper in terrore iudicii versari oportere, perinde facie, ac fi omnem fidei noftræ in Christo certiaudinem expectoret ex animis piorum, neruofor omnes divina erga nos promifionis, noftraq; in Den fiducia pracidat. Quid ergo? an Christus capita nos subleuare monet, & Canifius dimittere nos capita i ubebit, ad iudicii expectationem? Paulus ne sanctos Dei eò euchit dignitatis, ve indices cos cum Christo, veluti Tes cupideous, nds wwegerafas conftituat, & Canifius pios pariter cum impiis ad exactam totius vita excutiendæ rationem deprimet ? Quid an spiritus clamans in animis fidelium tanto ardore suspirat ad Christum, vt citò veniat, vt veniat citò, & Canifius incredula fua formidine clamantium 1900.22. reftinguet desideria? Quid quod, scriptura Apostolica de spiritu sanctorum testificans, spiritu eti denotat no feruitutis ad timorem, fed fpiriti Zij. VO-

DE CHRISTO GRATIS

Rem. 8. Gal. 4.

Phil

Apoc.6.

2.Tim.4. His qui diligint aduentum ems. vocat adoptionis, per que clamamus Abba pais ter: Et pios iterum cum impiis à spiritu libertatis: ad seruilem seruitutis spiritum Canihus Jesu socius reuocabit? Atenim que hac est cum spiritu Iefu focietas? Cupit Paulus dissolui, & esse cu Christo-Idem experunt fancti omnes in Christo laborantes in hoc feculo. Omnes enim qui fudent in Christopie viuere, persecutionem aliqua ferent in prafenti feculo. Interfectorum anima sub ara occubentes tanto huius indicii flagrane defiderio, advindicandum corum fanguinem Et nos autore Camino, formidandum nobis hune diem ac non omnibus votis potius exoptadum, arque ve docet Paulus, diligendum ducernus? Quid quod scriptura Apocaliptica exultare nos. inber, aduentantibus agni nuptiis, & plorare nos inbet Ielinica? Agni vxor byffino vestim fe exomat adlatitiam, & facco eam induct foundings Canifius?

Quanquam neque id interim omnino huie pegaridum iudico, quod ex Bernardo, Gregorio, Augustinode tremenda huius iudicii seuerirate coaceruat, quo iudicio nihil horribilius esse scio iis, qui periustitiam legis, extra Christum pereur. Sed neque autsuseos debenius sua fraudare cosolatione, autsussima iis minuere, qui Christo per sidem institutuciam iis minuere, qui Christo per sidem institutuciam iis minuere, qui Christo per sidem institutuciam its minuere, qui Christo per sidem institutuciam itamen operam sedulo luotantes, atque proficientes quotidie pro viribus quibus venithilest in operibus suis bonis, quod iactitent,

iactitent, ita neque quicquam est in malis (qua iam remissa sunt) quod metuant. Ad reliqua tendamus aduersariorsi argumenta.

Argumentum.

Sinulla funt operum merita', falfum est quod dicitur; Et reddes vnicuique secundum opera sua.

Sed confequens eft falfum.

-bal Falfum proitide & antecedens.

distinctione personaru. Cum enim diplex sir ac dispar hominum corum coditio, cul sir Christo, & qui extra Christum sunt, aliter de his, atque de illis statuendim.

rio Primum, quian Christo sunt, pursate cum illo logan estra conglutinate) folce in ils individum the incipere in hoe seculo : Quod all futuram vero atti. foan. 5. net, de hoe promittentem audimis Dolminum, intitudicium non ventet, sed transquie a morte ad vitam.

Secundo, vi denvis in inditium vocatidos electos dei , perquam facilis tamen latio his fubducenda est, quorum iustitia est Christis Vide necessaria ratione consequini, sidistimi hoc illis non condemnationis suturum, sed vica.

Tertio, sententie huius modi, que legis sunt ad eos, qui sub lege agunt, propriè referentur. Renati in side Christi, quoniam sub lege non sunt, sed sub gratia, nullum in his locum habet ius legale.

Z iiij.

Quarto,

Quartò, quod reddédum vnicuiqi dicitir fecundu opera fuar aut bona funt opera illa quant mala. Si bona, propterfidem folam funt bona, nam quod non est ex fido peccatum est, atqueideo extra omne periculum. Sin mala, autcondonata ea funt, aut non candonata. Si remissa funt per sidem & peristentiam, in inditium non re-uocantur. Si non remissa, id eò sit, quia sides illis desuit, persinent que ad non renatos. Vnde consequens videtur, inditium hoc códemnationis nullo medo ad renasos in side pertinere, sed ad non renatos.

obsetio silla chis acque de

Oblicitur porro locus Mat. 22-de veste nupriBevelle appiali di Rex ingressus ad nuprias hominem vidit
mon inclusion reste nupriali. & C. Demiror
cuid ex hocioco structe volunt vostiarii isti Romanenses ad contegendam nuditatis suz deformateta quum non aliud suc quod instituto suo minus patrocinetur, aut dehonestet
vehementius, Vestis, inquinar, nuprialis significat charitatem vade huiusmodi texunt Epicherema.

Habentes vestens nuptialem recipiuntur

Sola charitas est vestis nuptialis.

Erga; Qui charitate ornantur, recipiunturad nuptias coelestes.

SDE

fe-

ur

12, i-

0nt

C-

cs

le

<u>ب</u>

## DE VESTE NUPTIALI ... explicata parabola.

R Espons Neganda est minor. Estí officia chari-tatis non parum conserunt momenti ad exornandam fidem in vita hac civili, & legali, nequaquam tamé ex hoc panno conficitur vestis, que coelestibus iis nuptiis conuenit, sed exalia materia. Quanam auté ca fit, Paulus rectius nos docebit. Induimini, inquitille, dominum Lefum Rom, 13. Christum. Etrursus . Quicung; baptizati ellis, Galarb.3. Christum induistis. Hunc quoniam per charitasem minime induimus, sed per sola fidem, ideò fides est vestis illa Agni sanguine candidata, que Apo.7. proprie nos conuestitad has nuptias, non charitas, non operum nostrorum pulla, squallida,pannosa indumenta. Quod quo lucidius appareat, Parabolam ipsam, mentemq; parabola paulò attentius aduertamus.

- Primum, qui eximiam nostram in Christo felicitatem nuptiis comparat, qui potuit fignificatiore vocabulo rem omniu latifitma exprimere ? rin, a vete nap Quid en nupriaru celebritate latius, quid plau- tiali expensa et fibilius? Vbi rifu, tripudiis perstrepunt omnia, explicata, nullu triftitiæ fignu, eiulatus nullus auditur, nulla lachryma cernitur , imo vbi omnes abftergun- Efis.25. tur lachrymæ à facie vniuerfæ carnis. Has tam sacras nuptias, tantæ felicitatis, tam immensa gaudia qui non participat infelix, qui indignis Z iiij. modis

modis dehonestat, odio dignus, qui sacco & cinere, aut veste alia, quam nuptiali dedecorat; indignus profecto, qui tantus perfruatur bonis.

Nuptiz agni coleftis cum fua fponf.

Iam præter temporis lætitiam, specta beneficii magnitudinem : Quarum vtraque infinita pariter existit & sempiterna. Vt enim nulla est in humanis rebus firmior arctiorque copula, qua nuptiarum : ita nihil fanè divinius, nihil magnificentius eo next; quo iungitur humanum genus cumdiuina fobole, Ada filia mifera ac mortalis cum immortali Dei filio, Ecclesia infirma cum coelesti sponso, sicque iungitur, vt in vnam velut carnem verique cohæreant, iisdem veriusque parentes, vinus Deus & pater existat, cadé familia, eadem domus, eadem vitæ focietas, eadembonorum omnium possessio vtrosque contineat.Quz resfingulari quodam miraculo,omnem humane mentis rationem ac cogitationem exuperans perinde habet, acfi Rex opulentissimus, volens fuz munificentiz opes ac copias explicare, mendicos, cacos, claudos atque indigniffimos quosque ad palatium accersitos excipiat prandio omnique summarum rerum affluentia diter, cedo, an quisqua est istorum qui deberi hoe fuis virtutibus aut meritis suspicari posor fit aut audeat?

les.

Restat deinceps, vt conuiuas ipsos vestesque intueamur conuiuarum, quos ad nuptiale hoc epulum inuitat, nec inuitar folum, sed inuitos eti-

2m

am cogit vt ingrediantur. Voca, inquit, pauperes Luc. 14. ac debiles claudos, ca cosque introducito, & copelle intrare, vt domus mea impleatur. Age, & quinam isti funt amabo, pauperes, caci, debiles Caci et claudi ad & nudi, nifi quibus nulla suppetit suppellex pro- implias inuitati pria fuorum operum ? qui nihil in fe pofinum habent, quo glorientur, nifi folum in Domino. Cuinsmodi erant olim publicani, & de gétibus peccarores, pagani, de quibus Paulum grauissimis verbis differentem audimus. Gentes, inquit, quæ non sectabantur iustitiam apprehendebant iustitiam, iustitiam autem cam, que est ex fide. Contrà Ifrael qui fectabatur legem iustitie, ad legem Rom.9. iustiriz non peruenit. Propter quid? Quiz non ex fide, fed tanquam ex operibus legis. Et quæ tanta hæc igitur hominum superbissimorum stupiditas,& proiecta audacia, qui quu natura perditi, cæci,nudi & plusquam mendici sunt, tamé in Contra operum bonorum philira tantam euecti diuina coiunctionis dignitatem, ac merita. idque nullo suomerito, sed gratuita Christi donatione, necham iph agnolcum nuditatem, nec diuinæ gratie, qua par est animi humilitate applaudunt, sed pulchrè suis quasi ornamentis splendidi ac charitate, vt aiunt, formati meritisque instructti videntur ad cosequedam iustitia. Age & quænam fit hæc iustitia, videamus, Si operum: quæ tum ista egestas & inopia, quæ ad nuptias intromittitur? Qui præclaris exculti meritis, operum bonorum opibus affluunt, quo modo pauperes eos, cacos, claudos statuemus? Por-

rò

#### DE CHRISTO GRATIS

rò si perpulsi intrare dicuntur, vbi Tridentina illa libere voluntatis susceptio? vbi liberi arbitrii cooperatio? Contra, si pauperes hic intelligendi sint, qui nulla bonorum operum commendatione aut arbitrii libertate adiuti, nullis conuestati ornamentis, sola Christi gratia admittuntur, vel trahuntur potius ad nuptias, quomodo iam charitas, legis circumsulens operibus, vestis dicetur nuptialis?

Vellis suprialis.

Ad Philipani 3.

Quanquam non deesse quosdam video, nec infimi nominis theologos, qui huic potius acceduntinterpretationi, vt vestis hac charitatem designer. Mihi verò propius perlustranti parabolz circumstantias, filiceat non prziudicata melionum fententia, ipfe quid fentiam, profiteri, hucmulto verius mens Domini spectare videsur , ve cultus hic nuprialis tale quiddam nobis Subinmuzt, quale est, quod claristimis verbis de sepradicat Apostolus . Vr inueniar in illo, mquit, non habens meam justiciam ex lege, fed cam, quæ per fidem eft Christi, quæ est ex deo, inflitisminfide . Id quod non verbis solum, fed liquidiffimo etiam exemplo Ifraelitaru, iamdudum omnes nisi cacurimus, testatum cernimus. Quamobrem fihæ non capiunt nupriæ, nisi nuptiali habitu conuestitos, sique Israel qui sectabatur iustitiam, non ob aliud repudiatus dicitur, nisi quòd ex operibus consectabatur, non ex fide:cui iam dubitandum est, ornaru nuptiale non operibus constare, sed fide Christi?

vefti-

Vestimentorum scio multa esse genera, quem- Conuenientia admodum multa funt rerum, hominum ac locopro locorum, tem rum discrimina. Sed non omnia omnibus locis, porum, ac perse ac neque reguis etiam conueniunt. Aliud postu- narom circum-Jat forum, aliud conuiuium. Vt mentem, ita & flantiis, vestem non eandem adferunt, qui in subselliis lieigant, & qui in nupriis conuiuantur. Tenenda eft rerum, locorum ae temporum conuenientia. Habet lex fuum regnum: Habet & fuum Chri-Rognum logis. fus . Habet vtrumque sues incolas . Legis Regnum Buangel. regnum ve non nisi iustos capit: ita Christi regnum nullos, imo nec impios etiam, modò perfidem rescipiscentes, respuit. Quanquam verò virumque eiusdem principis ac Dei regnum existat, at non eadem ramen administrandi vtriusque ratio. In legis fiquidem imperio parefacere voluit Deus institiam suam. Christaveró Regnum gratiz donum est & misericordiz . Arque eungelii. yt gratis dinino dono cunctis exhibetur credentibus, ita non alios propriè recipit quam qui gratis ac libenter oblatam gratiam amplecti gaudeant . Eademque causa aptissimo similisudinis Typo nuptiis nuptialique indumento maxime regnum hoc Christi comparatur: Nec immeritó: Quòd si enim in nuptiis omnia exundare soleant gaudio & hilaritate, quanto magis in Christo nobis gaudendum est ac gratuladum : cuius singulari beneficio tot tantæque opes conquisita nobis sunt sempiterna salutis & gloria?

Quod

Nuptialis veltis quid fignificat. Quod quum ita sit, quid restat aliud, nisi vt amplissima hac charissimi servatorisnostri Tà MEγαλοδιωρο, ea qua par eft, alacritate, gratique animi lata testificatione suscipiamus: quum prefertim non aliud, nomine nuptialis vestis dominus fignificare hoc loco videatur. Sicut enim vesis nuptialis animum oftendit hilariter erga nuptias affectum: ita nuptiali bac veste necessariò exigitut, vetales fint conuiua, qui cum gaudio, cum propensa diuinæ maiestatis reuerentia, cum gratiarum actione, cœlestibus bonis fint fruituri. Ad quod tam enixè nos hortetur Apostolus, idque non vno loco, vt posita rerum omnium folicitudine, femper collætemur in domino,nec vlla inre gloriemur, nisi in cruce domini nostri Iesu Christi, psallentes in cordibus nostris illud ex hymnologia, & psalmo mystico: Non nobis Domine, non nobis, fed nomini mo da gloriama Quo modo autem gloriantur in Domino, qui suis fidunt operibus, videant infuaues ist ordines Monachorum, quorum omnis ta morofa & operofa religio in chaumeniis, in vigiliis, invotis, in regulis hominum, in grauaminibus ordinum, in affectara vita aufteritate confumitur. Sed perfequamur reliquam argumentorum feriem.

Alind Argumentum.

Congeruntur & multa alia passim è scripturis, sed pessimè deprauata, ad tuendam suam hanc inhærenic

2

inhærentis iustitiæ persuasionem. Velut vbi ait Mat.5.
Dominus, Non venisse se vt solueret legem, sed vtadimpleret, binc struunt necessariò seruadam esse legem iis, quicunque se saluos volent. Huic vt respondeam, verissimum esse fateor, quod prædicat Dominus, nec minus scio vita eum præstitisse, quod verbis prositebatur. Non venit enim ille legem soluere, sed adamussim adimpleuit, non tam suo quam nostro etiam nomine. At Locus, Non veni milla tamen ratione id propterea consequitur, soluere legem, sed adimplere expliquod isti argumento malè consuto substrucatur, sunt.

Argumentum.

Christus non venit soluere legem, sed adimplere.

Ergo: Nulla restat salus, nisi iis, qui legem præstant.

Fallax consequentia, noi avano assu. Plus enim in conclusione cumulatur, quam permittit antecedens. Sic autem concludi oportebat. Ergo, & nos summa ope niti conuenit, velegem illius exemplo adimpleamus, in iis prasertim, qua ad nos attinent. Neque enimeedem legis ceremonia, quibus ille astringebatur, nos hodie obligant. Veluti quam circumcisus est ille, ter quotannis sesta adiuit hyerosolymitana, ab immundis abstinuit, á sussociatos & sanguine temperauit, Agni paschalis esum soleni ritu ad prasertiptum legis celebrauit, prater alia id genus consimilia, qua nos minime hodie attingunt.

Duplex Christi meeistoris offi.

plendam, vt hoe veriffimum fit, non eò tamen pertinet, vt omnem noftram falutem redigat ad legis perfungendæ necessitatem. Munus fiquidem & functio Christi duplici fine discernitura Missenim a patre partin in hoc venit, ve perse cham legis obedientiam, cuius nos necessitate misere impliciti constringebarrur, in se deriuatam nostro omnium nomine susciperet, nosque fuo exemplo ad veram virtutem accenderet. Ca terum non in hoc yno, fed in eo omnium permaxime, verissimum mediatoris officium cernitur, vt excussa ceruicibus nostris durissima legis maledictione ac seruitute, pro nobis morte sua dependens, omni nos debito exoneraret, liberoque iure emancipatos in dulcissimam libertaté affereret : in quam nunc fub spe gloriæ filiorum Dei glorianur & triumphamus. Incidit itaque hoc loco admonendum, quòd qui Christum legislatorem ex iis verbis statuunt, quasi non in abud donarum, nifi ve nouas leges orbi dictarer, nimium in eo falluntur. Etsi enim patrias & paternas leges per Mosen dictatas saniorequodam fensu, suo more interpretabatur, non in hoc tamen precipue missus est ille, ve leges nouas, auc Christus son les veteres conderet, sed opem potius ferret nobis sub lege dei periclitantibus.

Chriffum pro legiffatore ducant.

giflator fed Re-

demptor-

Errer corum qui

Argument, aliud. Christus nisi seruasset legem, nunqua ipse le leruaffet nec alios.

Ergo:

Ergo: Nulla ratione constat nobis salus,
nisi seruatis iis quæ lege præcipiuntur.
Latitat in hac similitudinis ratione sallax dissimilitudinis error. Non enim consimilis est com Respons,
paratio nostra, cum Christo. Ille, si quid contra Aliter Christus
legem erraussset, nulla erat alterius mediatoris sub lego, aliter
redéptio, qua subleuari posset. Idé & de Angelis,
so qui in Christiquid perceati contraherent, dicendum est. Nos
si quid per infirmitatem extra viam dessectimus,
parata est sanguinis domini nostri beatissima
redemptio, quæ collapsos erigat, quæ condemnet errata, quæ restituat in integrum.

Argumentum.

Nisi quis renatus suerit ex aqua & spititu Andr. voga. do sancto, non potest introire in Regnum instis, pag. 741. dei. Ioan. 3. Ni manducaueritis carnem filii hominis, & biberitis eius san guinem, non habebitis vitam in vobis. Ioan. 6.

Erge: Fides sola ad salutem minime sufficit.

Christo Iesu. Vt enim Baptismus sacramentum fidei dicitur, ideoque iuxta Augustinum, pro fide subinde accipitur, ita Christi carnem manducare, iis qui recte in Christo instituuntur, nihil est aliud quam in Christum credere. Cuius facramenti naturam fi recta ratione expedamus, haud scio, an vllo certiore argumento constare possit, nulla re alia nos iustificari, nisi sola Christi fide. Quo enim argumento euidentius ob oculos demonstrari potuit, quantum ex profuso Christi sanguine scateat nobis emolumenti, qua quod fub corporis & sanguinis sui recordatione symbola panis & vini in cœna instituerit? Aut qua re alia sublimem mortis suz vim & energiam potuit ille efficacius nostra fidei reprafentare, qua proposita hac nobis cœna.

quid

Amplifsima fimilitudo panis euchariftici et paffionis dominicæ.

quid quaso subinnuens iis verbis aliud, nisi ve doceret mortem fuam vniuerfæ fuæ Ecclefiæ inftar magnæ cujufdam cænæ futuram effe in qua miseræ hominum mentes per se iciunæ & aridæ sempiterno saturitaris pabulo erant reficienda, iuxta id, quod per prophetam Efaiam iam ante Efai.25. Quemadmodum enim promiferat dominus. nulla est fine quotidiano pastu vita huius externæ duratio: itidem necæternæ vitæ spes aut facultas vlla superest, nisi spirituali sacrificio, ceu pabulo fanctiffimi agni, per fidem fuffulciatur. Joans. Eaque causa, nisi ederitis, inquit, carnem filii ho minis,&c. Vnde palam liquet, miseris peccatoribus nullam constare iustificationem, nisi in Christo solo positant, qui cassus est pro nobis. quin nec in hoc ipfo etiam, nisi fides insuper accedat, que panem hunc de cœlo dimiffum intus fuscipiat ac digerat. Id quod vbique testatur Euangelica doctrina institutio. Qui credit in me quan.6. habet vitam aternam. Vt credentes vitam habeatis per nomen eius. Nisi credideritis quod ego 70an.23.8. fum.&c.Fides tua te saluum fecita Quocirca haud vsquam constat de fide sola iustificante certior nobis demonstratio, quam in iis ipfis facramenti verbis, quibus caro & fanguis Christi, Sub similitudine panis & vini in cœna mystica exhibetur.

Argumentum aliud. Ni abundauerit iustitia vestra plusquam scribarum & pharifæorum, non pote-

## DE CHRISTO GRATIS

ftis ingredi in regnum cœlorum.

Ergo Non fola fides, fed opera iustitiz nos prouehunt ad Regnum cœlorum.

Respondeo:

His verbis grauiter à Domino nos admoneri, cuius modi vitam esse iustificatorum oporteat: non quæsit causa propria iustificationis. Aliud en de rerum causis, aliud de effectis iudirium. Si de iustificandi causa quæratur, respondet Dominus, fides tua te saluum fecit : vita æterna hæc est, vt cognoscant te verum deum, & quem misisti Iesum Christum . Itidem & Paulus : Si ore confiteberis Dominum Iesum, & corde credideris, quod Deus illum excitauit à mortuis, faluus eris. Sin de vita quaratur, cuiusmodi esse. debeat eorum, qui Christi fidem syncere profitentur, docemur hoc loco, aliisque scriptura sententiis, huius modi vitam esse corum oportere, qua fit scribis & pharifaorum populo longe dissimilis: Nempè vt ita se gerant ii, qui in Christo creati funt , vt non pharifaico pretextu externæ conuerfationis, inflatæ superbiæ cristas erigant, sed serio mentis affectu excolant se, pergantque in piis operibus, qua preparquit Deus vt in eis ambulemus, non ait, vt in eis iustificemur, sed vt iustificati gratia illius, in eis ambulemus fructus ferentes dignos vocatione.

loan.17

Rom.9.

Argu-

ri

n

d

C

Argument, aliud.

Omnis arbor que non facit fructum bonum excindetur, & in ignem mittetur. Luc.3.

Ergo Fides fola ad salutem non sufficit

fine poenitentia. Agnosco diuinum prophetz vaticinium, veriffimum non minus qua celebre. Quis enim arborem effætam ac inutile in agris sustineat, quæ fructus nullos aut noxios cultori reddat? Sed fac bonos ac pulcherrimos fœtus hinc enasci, rogatu ab istis velim, virum pomorum copia arborem ferace reddat, an ostedat solu, pomag; potius vbertaté suam à stirpe, vnde enascuntur, accipiat? Poenitentia igitur fi inter fructus recensetur, mi- Poenitentia non nime quidem ipsa hominem, cui innascitur, per rem, sed demos ficit, aut bonum reddit, sed demonstrat solum, & frat, qui modó sit, qualisque fuerit. Nam nisi improba precessisset vita, nulla consequeretur pœnitudo. Deinde nisi fides Christi nunc accederet, que diuinz gratiz pœnitentem commendaret, haud quicqua inuaret pomitentia. Quid ergo, inquies, Annon mens malefactorum recordatione perculfa, feg; rurfus in viam reuocans, res deo grata existit, eadeq; vitæ non solum præteritæ medelam, sed secuturæ etiam emendationis caufam adfert non mediocrem ? Respondeo. Causa prenirem Quod ad afflictæ conscientiæ deplorationem attinet, quam poenitentiam vocamus, effe-

ctus quidem præclarus est, sed malæ causa, Aaij.

Hebr.9.

Promissiones quotique parent : ad quos pertineane.

quam tamé non nego rem in vita cum primis præcellentem nunquam feram, femper gratam Domino, si modo cum fide Christi adiuncta con spiciatur. Quin nec illud inficior, eius etiam ministerio deterreri sepe homines à consuetis vitiis. atque ad virtutes capessendas incitari. Qua vniversa vt elargianur, quid tamen istud ad iustifieationem à peccatis illis, quæ prius admissa sunt? Si quis prater leges in Repub. deflexerit, ato: in ius vocatus cogatur vitæ ac factorum rationem reddere, an fatis illi erit dicere, Non putară, nolebă esse factu? Antimoriuditii, aut pudor facti crimen diluet apud Deum, nisi fanguis accedar Christi, quem acerrimo numinis iuditio opponat fides? Sine sanguine, inquitille, peccatorum non fit remissio. Quod si ad leniendam iuditii huius grauitatem non vita, non preces, non lachrymæ non fanguis denique fanctorum omnium hominum quicquam contulerit, nisi mors accedat filii vnigeniti, cedò quid hic præstabit tua pœnitentia? Non quòd negem aut nesciam, plurimum vbique in scripturis tribui pœnitétie, cui illustres fæpe scio adnexas promissiones. Sed duo hic spe ctanda funt. Primum, quoufque se porrigant ha promissiones, tum ad quos proprie pertineant. Alia funt enim qur præfenti vitæ addicutur premia: Alia funt vitæ æternæ munera. Certè quod ad vitam illam æternam ac infinitam attinet, qua fola constat redemptione, yt nullis ea operibus nostris redimi potuit, ita nec poenitentiz promittitur,

promittitur, aut sicubi promittatur, minime id fit simpliciter propter ipsam poenitentiam, sed alterius rei causa, propter fidem nimirum ope-

rantis, non opus ipsum ponitentia.

m

n i-

is,

11-

t?

in

n

ti

it

t

n

C

Sunt hæc itaque suis propriè locis & finibus distribuenda. Vt quid fides agat, quid pœnitentia præitet, quæ vtriufq; vis fit, quo difcrimine vtraq; ab altera secernatur, rursusque quomodo eedem inter se coniunctæ mutuas simul operas vicissim conferant, in iustificatione impii, rectè dispositèq; intelligatur. Vt enim non negamus, quin vtraque Deo perplaceat, at aliter tamen hæc, aliter illa Deo cordi atque pergrata existit. Fides quid agait Fides enim per Christum placet: Pœnitetia verò non nisi propter sidem. Rursus neque minus & illud verum est, quòd quum fide Christi omnis continetur nostra apud Deum iustificatio, at hæc ipla tamen fides vim suam iustificandi non aliter explicat, nissin prenitentes peccatores humilesque, vnde toties ad pœnitentiam invitat nos predicatio Euangelica. Agite, inquit, pœnitentiam, & credite Euangelio. Non quod fides, quæ vera fit, non sola iustificet sine pœnitentia : sed quòd fides, quæ vera sit, non alios iustificet, nisi auersos exanimo á peccatis, & per pænitentiam con-Nam alioqui qui nulla ducti uersos ad Deum. conscientia agritudine, nec dolore perciti contra conscientia ruunt, perguntq; in peccadi proposito, frustra ii ex fide, quam falsò iactitant, iustificationem sibi promittunt, à qua longissimé funt

funtalieni. Neque enim medico opus habent, nifi qui folum laborant, nec alios ad se accersit Christus, nisi qui onerantur. Venite adme, inquit, omnes qui laboratis & onerati estis, & ego reficiam vos. Venire

August de correp. & gratia.cap.7. Audito Euangelio, ventre ad (hristu boc est in eum credere, quoniam spse ait, Nemo venit ad me nist datum es fuerit àpatre meo.

autem ad Christum, quid aliud est, autore Augustino, quàmin Christum credere?vtigitur Christus ad se accedentes,hoc est, credendo ad se conuersos

nunquam reiicit, sed resocillat atque iustificat, ita sides Christi, in qua sola sita salus est, nusquam verè salutaris est, nisi in iis solum, quos onere aliquo depressos atque humiliatos reperit.

repein

Andr. Vega de iuk. 2. pa. 741Obiectio alia.

Si fides fola ad iustitiam sufficiat, sequeretur non esse necessaria bona opera.

Consequens est falsum.

Ergo: Perempto consequente, perimitur & antecedes, quod fides sola sufficiata

Minorem hniusm odi argumento confirmat Vega: Nisi necessaria omnibus modis essent bona opera, nunquam Paulus tam solicite virtutes docuisset, vitam reprehendisset, mores incorruptos & integros tam studiose laudasset. Verum de minore postea videbimus.

Veni-

Venio nuc ad argumentum: ac primum ad maiorem cum inficiatione respondeo. Nulla enim necessitatis ratione consequitur hoc enthymema.

fe

c.

ire

m,

ore

in ti-

IC-

c-

ıt,

ſ-

n,

08

Fide in Christum fola comparatur falus. Ergo non sunt necessaria operum bonoru studia.

PErmaxima est, semperque fuit in omni re & privata & publica, virtutum honestæque difciplinæ necetlitas, at que fidei singularem dignitatem nihil impediat tamen, quominus fola iusti ficet:quemadmodu fidei rursus iustificatio, piè viuendi neque necessitatem tollit, neque curam imminuit. Habeat itaque vtraque res, & Christi fides, & virtutum cura fuam necessitatem, illa vtapud Deum iustificet, hec vt iustificatos in hac vita exerceat . Quocirca vt ad rem breui-Adhibenda hic nobis est ter respondeamus. distinctio. Necessarium enim, secundum philosophos duobus modis dicitur : 1. absolute & simpliciter, cum videlicet ita intelligitur ali- Duplex necessitas quid adrem quampiam requiri, vt fine eo non 1. Abfoluta. possit perfici, aut cosiltere. 2. Ratione conseque-quentiz. tiæ,& secudu quid:quando res aliqua ita se habet,vt fieri non possit, quin ipsa semel costituta, Opera bona quaalia quoque sint adiuncta, aut mox certé se- tenus necessiris quatur, sicq; bona opera in iultificatis necessaria ad falutera,

habentur ad falutem, non simpliciter, vt dictum est, sed secundum quid, & ratione consequentie.

Ex quo fatis ni fallor, perspiciat non stupidus lector, minime nos esse, qui opera bona è vita distrahimus, quo minus fint necessaria, sed à causa folum & officio iustificandi remouemus, vt sublata rerum confusione, suis queque finibus ac regionibus propriis contineantur. Neque verò frustra Paulus fineq; graui necessitate, tam acres ad mouit stimulos ad præclara vite Christianæ officia. Quid enim vel natura splendidius, vel Christiano nomine dignius, fiue ad illustrandam Euangelii gloriam accommodatius, quam vt qui Christi nomen titulo præferunt, eudem moribus, omnique vitæ similitudine, qua maximè exprimant:vt qui regni cœlestis ciues se profitentur, vitam cœlo dignam in terris meditentur pro viribus? Contra quid indignius aut odiofus, quani qui tot ab eo prouocati beneficiis, in tatam prouecti dignitatem, tot foederibus & sacramentis plusquam coniuncti cum illo sint, vt ii tota vitæ diffimilitudine fele ab illius exemplo difiungat. Sintigitur, summè necessaria religios pietatis opera, verum quomodo necessaria, aduertendu est : ita vt effectus causam vnde promanant necessariò consequantur, non ve causa ab iis, vlla necessitate pendeat. Eadem consequentia ratione, multa in communibus officiis dicimus ac videmus necessaria, ve vbi accepta fuerint beneficia, quid æquè necessarium, magisque secundum

iustitiam,

Paulus vehemens ad piz vitz officia horrator. iustitiam, qua acceptæ benignitatis grata memo ria, piæque voluntatis non ad agendas folū gratias, sed referendas etiam, si queas, prompta testificatio? Que tamen gratitudo nullam dedit cansam præstandi beneficii.

ç.

IS i-

a

)-

1-

d

i

Conferamus hic alia officiorum genera. Quis nescit aut negat, quin qui filius & hæres sit, necessarium debeat patri obsequis. Aquis idrur- Necessitas conse fus ignorat nullam in eo caufam existere perci-quentize pienda hareditatis. Item & in coniug o spectadum est, vbi coniunx suo addicta marito, necessa riam ei debet subiectionem, quam tamen illa no tam iure aliquo necessitatis extortam, quám vltrò atque amore spontaneam exhibet, tumque insuper, quum maxime exhibet, nulla tamen vis aut causa ex hac necessitate pendet coniugalis copulæ. Nec aliter res habet in perfunctione piorum operum, quibus præesse nos iubet Paulus εις τὰς ἀναγκάιας χείιας, non quòd in hac operum necessitate, causa aliqua consistat iustifi- Tit.2. candi, sed quod aliter fieri non possit, quin vbi vera sit sides, necessariò illic exigantur, nec tam exigantur, quàm vltro etiam consequatur pia opera. Quis enim Christi filii Dei syncera vnqua cognitione imbutus, quis arcano spiritus illius afflatutinctus, quis reconditam eius vim, excelletiam ineffabilem tatæ maiestatis animo impressam retinet, qui non toto in ipsum pectore inflamatus, cæteris posthabitis mundi curis & cupiditatibus ei vnice adhærescat? Denique quis Chri-

stum verè spirat, qui non mundum hunc, quæq; mundi sunt omnia pro derelictis habeat, vt iam nulla sit lege opus, quæ opera iustitiæ ab eo exigat, qui verè sit christo insitus, quum lex sit ipsemet sibi, plus vltrò præstans, quam vlla possit imperare coactio.

Argument. Iesuitarum.
Vox sola in literis sacris nusquam repertitur.
Ergo sola non iustificat fides.

Respons.

Quanquam id verum no fit, voce exclusiua nusqua occurrere in facris literis: tamé vt hoc donemus, quid tum postea ? Certè quæ ex necessaria consequentia emanant, licet no exprimatur, perindetaméatq; pro expressis habentur. Adeoque quá multa in communem fide recepta funt à vobis vocabula, quoru nulla adit scriptura mentioné?Sed pergamus:nuíqua, inquis, exclufiua hac cernitur in diuino canone, fi literas quide, fi fyllabas spectes, non repugno. Veru quu catera tam multa occurrăt in sacro canone vbiq; obuia, que accessoria hac opera omnia excludunt, qua vos intruditis, quid adeò retulerit ad doctrinæ sanita te, fivox, fola, non exprimatur. Quid cu legis ista. Iustificati gratis per gratiam ipsius.Rom. z.ex operibus legis non iustificabitur omnis caro. Sine lege iustitia dei manifestata, Rom. 3. nó iustificatur homo ex operibus legis, nisi per fidem Iesu Christi,

Rom.3.

Ibid.

Argumentu.

Christi, Gal. 3. Nó ex operibus. Rom. 11. Sine o- Gal. 3.
peribus. Rom. 4. nó ex operibus: Tit. 3. non ex o- Rom. 11.
peribus. Eph. 2. non secudú opera. 2. Tim. 1. Abs- Tit. 3.
que operibus. Rom. 9. Quid hæ quæso volunt a- Ephes. 2.
liud, nisi vt cunctis exclusis operibus, sola iustifi- 2. Tim. 1.
cationis conciliatrix sides intelligatur? Etenim Rom. 9.
quid sides absq.; operibus, & sine lege, aliud est,
quàm sola sides? vnde necessaria consequendi
lege, ab exponentibus ad exclusiuam, arguere
hoc modo rectaque forma licebit: Fide iustificamur, nisi side, suxta scripturas. Ergo side sola iustisicamur? Aut si libeat hoc argumento cú aduersariis congredi.

A quocunq; catera omnia excluduntur, id ipfum folum maneat necesse est.

Scriptura catera in homine quacunq; excludit á fide.

Ergo Fides sola sit, que instificet necesse est.

Sedage, quoniam negant exclusiua hanc in scripturis reperiri: relegabo eos ad caput Mar.5. & Luc.8. vbi dominum ipsum loquentem audiant: Tătumodo crede. Crede tătu & salua eris. Accedo ad facre vetustatis

Theophyl. Rom. 3. Nunc fidem ipfame demonstrat vel solam in se habere iustissicandi virtutem.

Occumen, Photi, in cap. Rom. 3. Fidem Jolam adhibentes.

Origen.cap.3. Sola insta gloriatio est in fide crucis (bristi.

August. de verb. Domini. Serm. 4. Unum hoc imputari voluit, que catera colliguntur. Amb. 1. Cor. 1. (onstitutum a deo, vt credens sola side instiscetur.

Chrisost. serm. 5. in cap. 2. Ephe. Paulus quisquis solafide nititur, eum benedictum confitetur.

Bafil. de bumil. nisel Moph Theis Xel-

SOH.

de.

Hieron.in epist.ad Gal.cap.1. Paulus demonstrat eum, qui sola side nivitur, benedictum esse.

Nazianz. de moderatione. fustitia no-

stra, sola fides.

Bernard. Justitia nostra nihil alind, quam dei indulgentia.

Thom. Aquin. in 1.Tim.1. Non est ergo specialistificationis, nisi in sola si-

& purioris ecclefie doctores Gracos & Latinos, Bafilium, Nazianzenum, Hilarium, Ambrofium, Augustinum, Hieronymű, Chrysoflomum, Theophylactum, Oecumenium, Photium, Bernardum, adde huic, si lubet, catalogo Thomam Aquin, qui omnes in eadem Christi & Pauli verba commentantes, non in eadem modo nobiscum sentetia, sed in voce etiam exclusiua congruunt : quem-

admodum in superiore nostra ad Osorium re-

sponsione abunde monstratum est.

Ex iis cum nemo non videat, nihil nos hic aftruere, quod non iifdem verbis, fummo confenfu ante nos confirmarunt antiquissima ecclesia
orthodoxi: athac tamen tam perspicua morofis istis sophistis non satisfaciut, qui quum verba
ipsa doctorum inficiari nequeunt, de sensu verborum, lites nobis sacessunt, à quo longissime
nos aberrare confingunt, bella nimirum reperta
distinctione: ita vt quum doctores de sola side
loquuntur, id eo sensu accipiendum sit, vt de pri-

ma, vt aiunt, iustificatione, non de secunda intelligatur. Sic enim logodedali isti artifices pro sua Duplex iustificasubtilitate, ex vna geminam nobis confecerunt iustificationem: Alteram quæ per primam, vt vocant gratiam acquiritur, ante omnia opera, ve lut in paruulis , quum baptifantur: Alteram in adultis per bonorum operum accumulationem.

Huic tam futili sophistarum delirio vt paucis respodeam, primum hoc illis Augustini obiicio: Secunda infificaopera bona, quæ omninò fequutur iustificatum, tio papistarum enullo modo pracedere iustificandum. Ita enim uerfa. nos docetille. Quod fi verum fit, quid reftat igitur, quin aut nulla sit iustificatio huiusmodi secuda, quam fingunt: autvt bona opera præcedant iustificandum, contra Augustinum necessariò fateantur.

Præterea, fi satis id causæ putant (vt modo di-Etum est) quur sola fides no admittatur, eo quod in literis sacris minimè exprimitur : quid minus causæ fuerit, quur non corum hæc explodatur distinctio de secunda iustificatione per acumulationem bonorum operum, quæ nufquam non exprimitur modò in contextu sacro, sed manifesta etiam repugnantia cœlestem vitiat veritate? Vetus dicitur & celebris iureconsultorum regula non esse ibi distinguendum, vbi non distinguit lex. Et qua parte scripturæ isti mihi reperient distinctam hanc diversitatem, inter primam, & secundam iustificationem: qua aliter iustificentur

tio apud Papistas

paruuli baptisati, quám adulti: quú vtrique pariter per se mortui delictis, atque in Christo pariter renati non aliter, quám per sidem viuumt in Christo silio dei.

Breuiter vt litem hanc sophisticam paucis expediamus, quum non nouit sacra scriptura, nec sacri agnoscunt doctores, nisi vnam duntaxat iustificandi rationem, vnde isti ex vna geminam nobis construxerunt? sicque alteram ab altera diuersam, vt quæ prima sit iustificatio, ea sola fide constet, secunda ex operibus exaggeretur? At sacile hoc repellitur glossema autoritate idoneorum testium. Quo in numero primum occurrit Ambrosius: Quia, inquit, vnus omnium est Deus,

Ambrof, in cap-3 ad Rom.

Oftenditur ex Ambrofi», fieti non poste, vt duplex sit iustifican di ratio.

tur glossema autoritate idoneorum telbum. Quo in numero primum occurrit Ambrofius: Quia, inquit, vnus omnium est Deus, vna ratione omnes iustificauit. Quanam porro sit illa ratio, idem subindicat : Non aliter quam credentes iustificauit. Moxque dignitatemomnem operum,& meritum excludes, fubiungir: quando dignitatem ait, & meritum non facit, nifi fides, & rurfus : videntes non iustificari hominem apud deum, nisi per fide,&c. Concludamus modo ex his Ambrofii dictis. Si quemadmodum vnus est deus, ita vna sit iuslificandi ratio : nulla certe distinctione fieri potest, vt duplex non vna fit iustificatio, ficut nec vlla distinctione fieri potest, vt duplex sit Deus, ac non vnus tantum qui iustificat. Rursus, finon aliter niss per fidem apud deum iustificantur credentes, teste codem Ambrosio, nee vlla

vila fit dignitas alia, aut meritum apud deum, nisi fides : vbi iam consistet secunda illa iustificatio quam ex meritis bonorum operum accumulant aduerfarii.

Adiungamus his Gregorianæ confirmatio- Gregor, 2.112. nis fuffragium, quod non mediocriter ad infti- Moral, cap.40. tutum pertinere videtur, ad id reuincendum, quod de secunda sua instificatione garriunt male feriati sophista. Adnectamus amâbo autoris verba: Nudum, inquit, me in fide prima gratia genuit, nudum eadem gratia in assumptione saluabit. Audistis de nuditate disserentem Gregorium. Age, & quanam hac nuditas eft, nifivirtutis & operum bonorum inopia, quemadmodum ipsemet interpretatur, qua pius laborat animus, non minus adultorum, quam paruuloru, qui in prima regeneratione baptifantur? Quod fiitafit, vt nudi reperiamur in assumptione illa falutis, teste Gregorio, vbi igitur secunda illa iustificatio ex accumulatione bonorum operum? Sin aliter, vbi tum nuditas illa Gregoriana? Qui coherebunt ista tam inter se distantia, vt & nudi inopesque bonorum operum, fimul & conuestiti bonis operibus secundam iustificationem promereamur? Interim neg; hoc temere hic prate- gregor, ibid. reudum, quod de gratia idem hic commemorat Gregorius, qua no in prima, & in secuda gratiam deducit, queadmodu nostri hodie romaneses, sed vnā eandēq; gratiā fignificat, que & primum nos dosregenerat, simulque & n udos eadem

d

ad salutem assumit. Ex quo palam fit, non nisi vnam rationem esse iustificationis, non in opera meritis positam, sed in gratia vna & sola spe mifericordix, ad qua in nuditate, vt ait, virtutum, cu humilitate recurritur. Pergamus deinceps.

Aliud Argumentum.

Mala opera merentur æternum exi-

Ergo: Bona opera promerentur æternam vitani.

Respons.

Verum quidem ex se vtrumque, sispectes rerum iusta merita,& ordinem iustitiæ. Sicut enim sceleratæ vitæ turpitudo iram per se gignit ad vindictam : ita recte facta simpliciter & perfecte numinis fauorem nobis conciliarent, si tam perfecte ea a nobis præstari possent, quæ bona funt, quam quæ mala. Id veró quum nequeamus, pet nos quidem ipsos nihil aliud quam mortem & iram, secundum iusticiæ ordinem commeremun, Cæterum per Christum iure nunc redemptionis, á lege iustitiæ vindicati in gratiæ regnum ascribinur , priori mutata conditione, quo fit, vt fpeetentur non merita iam nostra, sed solum Christi precium. Respondeo itaque, valere hanc contrariorum oppositionem, secundum ordinem legis, non fecundum ordinem gratiz, quia hic ponitur obex, vt ita dicam, sanguis videlicet redemp toris

demptoris nos eximens a iure peccati & mortis. Deinde argumentum minime valet à contrariis, nisi vbi integra pariter videntur contraria. Iam mala opera in nobis perfecte funt mala. Bona ve rò opera, qualibet etiam per gratiam adiuta tamen propter refractaria carnis imperfectionem, imperfecta sunt apud Deum, etiam quum rectissime a nobis gerunrur. Ex quo Hieronymus. Cunctorum, inquit, in carne iustorum impersecta perfectio eft.

Aliud Argument.

Prauis operibus amittitur iustificationis gratia.

Ergo bonis operibus retinetur.

Respons. Eadem responsione diluitur fucus huius sophismatis, quòd non æquè interse contraria sut scelera nostra & virtutes. Quod autem dici solet per obedietiam retineri iultificationis gratiam, vr hoc concedatur aliquo modo, tamen no hinc efficitur iustificatio. Præterea quum operibus retineri eam dicimus, non id ita accipiendu elt, quasi propter dignitatem actionum id fint, sed folum propter Redemptorem, ob culus reuerentiam primum persona accepta est, deinde & a- Operum ve bonoctiones placent, que aliqui per se impure nul- rum, ita a maloliusque pensi existerent. Prauis, inquiunt operi-rom duplex cons bus amittitur iustificationis perseuerantia. At deratio. mala opera dupliciter in nobis considerada sut, vel quatenus herent in nobis, quemadmodum in

fanctis omnibus, per carnis infirmitatem, moxq; refurgimus per penitentiam, & fidem. Atque huiulmodi peccatum, vt affirmat Paulus, nobis non dominabitur, vel rurfus, quatenus preter conscientiam nosmet vltro tradimus peccato, vtei feruiamus per delectationem malam. Atqui hoc peecatum nullo modo cum Paulina hac fide coharere potest, qua in nullis locum habet, nisi in his, qui auersi a peccato, conuertuntur ad deum.

Fides inftificat.
Fides eff opus.
Ergo opera inftificant.
Respons.

Files est qualitat est menus non inflificat-

Responded, vitiosum esse argumentum, qua medius terminus in Maiore latius se portigit, qua in minore. Fides enim in Maiore accipitur correlatiue, pro Christo, seu promissione, quæ side apprehenditur. In minore accipitur tantum pro qualitate mentis, quatenus est actus nostra voluntatis. Aliter, si sides perinde in minore accipitur, vi in Maiore ita salta est, & neganda minor, quod sides sit opus.

Argument, Iesuitaru aliud. Si fides tola instificat, sine charitate instificaret.

Non instificat fides fine charitate. Ergo fides sola non instificat.

Liceat

Lieeat huic argumento aliud non diffimile opponere, quo facilius ex altero alterius à Jedane vop eluceat. Sicigitur Trep epsasup fubinferat aliquis.

Responsio per.

Si solus calorignis calefacit, fine luce igi- Instantian.

tur calefacit.

q;

de

15,

Ç-

2-

n.

12 m r-

O

Non calefacit ignis calor fine adiucta lu-

Ergo solus calor ignis minime calefacit. Nihil addubito, quin ex mutua hac argumentorum collatione facile perspicuum sit lectori, ex alterius similitudine, quid de altero sentiat, vt nihil sit opus ampliore refutatione . Neque e- Non que uin connim quacunque aliquo modo congrediuntur, ficia confundisfimulque conueniunt, eadem pretinus vno codemque officio metienda funt. Nec verò qui pedes habeat, oculos, aures, quia hæc membra non habet solitaria, ideo non solis pedibus ingredi, solisque cernere oculis dicendus sit . Vt non diffitear, in iis fungendis muneribus, quæ funt huius vite propria; nullo modo diuelli fidem á charitatis complexu: ita fi animos ad ea, quæ diuina atq; aterna funt attollimus, mente ac cogitatione illud perlustremus quid sit, quod miseros nos peccatores apud acerrimum colestis iudicii tribunal fubleuet, quod iram fedet, quod aternum á nobis Lepellat interitum, quod mortis vim, fatane imperium expugnet, cum Deo in gratiam reponat, iustificet vitæque regnum concilier, ita in iis quidem sola regnat fides Bb ij.

cum folo mediatore, ita fola omnes explet partes falutis nostra & redemptionis, vt nihil hic fit charitati, quod agat. Neque enim quia proximu hunc aut illum tuo more diligis, ideo promittitur aut debetur tibi regnum: imo quia nec deum pro tuo officio, nec proximum, ficutteipfum vt debes, diligis, ideo certum tibi debetur exitium, nisifides sola per mediatore damnata tua charitati subueniret. Tantum abest, vt fides vlla egeat charitatis confunctione ad iustificandum, vt nisipsa per fidem iustificetur, quo statum tueatur sum haud gutequam habeat. Einstdem monetæ & illud est argumentum, quod ex loco Pauli ad calumniam detorto subinferunt.

## Argument.ex 1.Cor. 13.

Si habuero omnem fidem, ita vt montes transferam, charitatem autem no habeam, nihil fum.

Ergo fide & bonis operibus fit iustificatio

Respons.

Prafal Conferes par fienfum mail 7.

Qued fider polle

Scripferatalicubi Erafm.enarrans cap. 2. 12cobi: fides,inquit,quæ friget absque charitate, nec se profert, vbi res postulat, nec fides quidem est, tantum est inane fidei nomen. &c. Contra areffe fine charitate guunt parifienses, fidem fine charitate posse argunar parifien- esse ex hoc Pauli loco: Si habuero omné fidem, ita ve montes transferam, &c. Hunc locum Eraf-

mus

ñ

7t

vt

1-

)\_

0

0

n

mus sequutus Basilium ita interpretatur, veaccipiamus hoc ab Apottolo exaggerandi caufa fingi, quod non est, nec esse potest. Quum autem Thomas Aquin, omnem fidem hic interpretatur, perfectam fidem, necesse igitur sit, vt quum perfecta fides non reperitur fine charitate, iuxta fenfum Basilii, vt agnoscamus hic igitur hyperbolem & fictionem quem inter amplificandi formas commemorat etiam Quintilianus. Itaque Locus D. Pauli ex quod negamus fidem mortuam fine charitate, si fidem omnem fidei vocabulum mereri, vulgatissimo id tropo habuero, +c. dicimus, quo hominem inutilem & ignauum negamus esse hominem,& vinum vapidum, nihilque vigoris habens negamus esse vinum. Quod igitur citatur ex Paulo: Si habuero omnem fidem, charitatem autem non habuero, &c. sic accipiendum est, non quod affirmat Paulus simpliciter fidem donum esse dei sine charitate : sed fictione seu tropo vtitur, ad exaggerandum laudem charitatis, veluti qui dicit: Etfi mihi fint centum lingua, & totidem ora, non possem rem, vt habet enarrare, non sentit esse quenquam, cui fint centum lingua, ac todidem ora . Confimili 1. Cor. 13. tropo vtitur Paulus: Etsi linguis hominu loquar Tropica locution & Angelorum. &c. Neque enim Angelis funt linguz, sed ad rem exaggerandam fingitur ad fignificandum eximias quasdam linguas humanas longe præstantiores.hæc ille.

Quod fi hac hactenus aduerfariis minus fatilfacient, sic responsum accipiant : hanc quide Bb iii.

Apostoli locutionem nequaquam pertinere ad modum iultificationis, sed ad vitam justificati. Si omnem, inquit, fidem habuero charitate autem dellitutus,&c.Quid tum? Ergo Charitas, inquiunt, simul cum fide commeatad iustificationem. Non cohæret consequentia. Imo fic consequitur aprius. Ergo necessaria est charitas in renatis . Qued necessariò quidem concededu est. Necessaria est enim dilectio, & placet deo , in reconciliatis scilicet, ac propter Christum. Naturaliter fiquidem Deus gaudet fuorum obedientia:quæ quauis imperfecta fuerit, attamé conatus qualescunque approbatille, in his quos in Christo habet sibi reconciliatos. Sic ergo fides, id eft, Christus per fidem apprehensus gratis nos iustificat. Sed nos vicitsim minime oportet gratiam hanc in vanum accipere. Accipit aute, quilquis praceptis christi & exemplis non se prabet obsequentem.

Chry CAlornus

Quaqua neq; hic desunt, qui fidem hancapud Apostolim accipiendam respondent pro dono folum ædendi miracula, quo in ordine videtur præter alios Chryfoltomus, qui fidemhanc νος απτ, ου δο γιατων, άλλά της εκμειών.

Canillatio de vas ce,Omnis,

Præterea quod vrgent tantopere vocem Apostoli vniuersalem:huic respondetur, vocabulu (omnis) fignificare sæpe non vniuersitatem generis aliculus, sed speciei, cui adiungitur, perfectionem, vt 2. Cor. 9. potens est deus efficere, vt totum beneficium in vos exuberct,

nibus

ad Si

m

n-

11-

n.

in 1-

1-

-

n

5

Argumentum ex

nibus omnem sufficientiam habentes. &c. Itidem & hocipso Pauli loco: Si omnem sidem habeam, sidem nimirum faciendi miracula consumatissimam, adeo ve montes transferam, &c.

Nunc autem manent, fides, spes, charitas, tria hac, maior autem horum est charitas.

Argumentum.

Ex causa digniore fluit nostra instifica-

Charitas res maior est & dignior, quam loco Pauli, fides,

Ergo ex charitate magis iustificamur, qua ex fide.

Sine in hunc manie modum.

Si ex fide, non charitate iultificaremur, maior esset fides, quam charitas,

Est autem charitas maior side.

Ergo charitate potius quam fide iustifica-

Vtrique argumento vt semel breuiterque respondeam, primum non verba modo Apostoli, sed quo sensuab eo dicantur, dextrè commodeque accipiamus. Tria, inquit, hæc, maior autem horum est charitas: quibus verbis charitatem sidei præserentem audimus Apostolum
veruque sateamur. Sed quo sesu veru, videamus.
Cosimili vtar argumeto. Inter natos mulieru no
Bb ini.

376

furrexit major Ioanne Baptista. Christus surrexit Ergo Ioannes Baprista inter natos mulicrum. maior crit Christo. Respondeo, ex ipso scripturz fenfu. Etfi Christus minor Ioanne Baptista, mundi ac vulgi iuditio tum videbatur : at in regno cœlorum maior erat semperque futurus est Ioanne. Simile quiddam de fide & charitate cogitare liceat. Etfi in hac vita, communibufque hominum inter homines gerendis officiis prapolleat charitatis ' τιλάλληλομ: in regno tamen cœlorum, in his, inquam, qua cum deo nobis trãfigenda funt, aduerfus fatanam, mortem, peccata, iuditium, iram, vindictam, conscientiæ terrores, tanto potiores partes occupat fides, vt sola in his, non modo supra charitatem, sed etiam sine omni charitate dominari videatur.

In regno calorum fides major charitate.

> Quod fidignitas atque excellentia ex propriis cuiusque rei officiis atque effectis spectari debeat, sique arbor ex fructibus cognoscenda sit, conferamus nunc has inter se virtutes, vt quid vtraque possit, quid agat charitas, quid fides efficiat, quid præstet, quantumque polleat perfectius liqueat. Ac primum quod ad charitatem eiufque praxeis & functiones attinet, quot quantifque eam encomiis attollat Apostolus, accipiamus.

1.Cor.13.

Charitas, inquit, patiens est, benigna est, comisest ad omnem vitæ consuerudinem accommoda, charitas inuidere nescit, non est procax, non inflatur, minime fastidiosa, non pri-

matis

xit fta

rz

n-10

0i-

0-1-

i-

uatis affigitur commodis, vt cunctis profit omnibus exposita, aliorum non iritatur iniuria, nul- Doces et praxie la ducitur vindicta cupiditate, adeo se non vl-charitatis. ciscens, quantumuis læsa, vt nec malum cuiqua cogitet, malorum improbitate ac iniustéfactis non delectatur, vt ipsa simplex est, ita simplici cogaudet veritati, omnia suffert, omnia credit, Charitas a duraomnia sperat, infatigabili melioru expectatione tione commenomnia sustinens. Quid multis, etiamsi catera excidant, fiue continget aboleri prophetias, fiue cessabunt miracula, sue minuentur lingua, sue scientia antiquabitur, charitas tamen nunquam excidet, sed semper manebit animorum coniunctio.

Atque hactenus przclaras quidem charitatis dotes, ampliffimaque officia meritis encomiis ab Apostolo accepistis concelebrata. Qua licèt immenfa, atque magnifica existant, ita quidem vt funt, quæ á nemine vnquam exornari fatis queant pro dignitate: at nihilominus huiusmodi tamen hac eadem sunt officia, qua durante hae vita, supra terras solum, quas incolimus, mutuaque christianorum inter se commercia vlterius non egrediantur.

Nunc verò fidem viciffim , eiufque vim & Fides in colo admirabilis potentia energiam, quid ea non in que quantaque terris, sed supra terras in colum se attollens, illic præstat apud deapud deum agat, quid valeat, quid operetur, sublata quantum licet, mentium altitudine contemplemur. Que interin dum charitas hic se inferi-

us

us exerceat inter homines, ipfa dei regnum penetrat, vbi primum mediatorem filium ad dextram maiestatis sublimi contemplatione apprehendit, regnum perluftrat, regni gloriam opes diuinas spectat, potestatem ei datam toto coelo & terra vniuersam admiratur . Patris promissiones in filso hoc mediatore fancitas apud prophetas exquirit, perquifitas intelligit, in cœlo certas & indubitatas cernit, quibus confirmata iam mens, in iifdem fefe oblectat, gaudet, regnat, ac triumphat, denique his freta promiffionibus, tuta iam ac inuicta fides aduerfus furores fatanz, mortis potentiam, peccati terrores, inferorum portas, mundi malitiam, carnisque quantumuis frementes molestias, qua potest firmitate subsistit. Hinc conscientie lata tranquillitas, hinc pax & gaudium in fpiritu fancto, hinc spes fiduciam suam, hinc charitas ardorem non nifi ex fide hauriens.

Mens etenim Christo per sidem sussulta ac com munita, quidest, quod ad summann selicitatem vel votis sibi exoptet amplius? Denique quis ea praditus dicendi aut concipiendi facultate, qui bona omnia sando explicet, qua sides per mediatorem humi adhuc harentibus in ecclo comparat? Hac hominem deo miseré perditur reconciliat: hac impium peccatis deploratum instificat, sola hac in latrone paradisum aperit : in Centurione gratiam impetrat spritus sancti: sola hac in Petro claues accipit regnit color.

cœlestis: sola publicanum iustificat : paralyticoobtinet remissionem: hemorhoissam sanat: Bartimæum cæcum illuminat : fola nos Deo filios adoptat: spem resurrectionis, vitamque conciliat aternam, mortem expugnat nulla vi alia fuperabilem: fatanam profligat, qui alioqui nullis virtutibus nostris, nec charitati cedit, folo fi-

dei scuto repellitur.

Atque de his quidem hactenus, quod reliquu est;tibi nunc,quisquis es pie lector, liberam relinquo astimandi copiam, quid de viraque virtute sentiendum, quidq; chatitati tribuendu putes, quæ verumg; primas fibi vendicare in iis rebus videatur, quæ ad comune huius vitæ praxin humanaque spectat obsequia certe in iustificatione, in impetranda remissione apud deum, tan- Charitas quo mo tum abelt, vt superior hac in parte sit charitas, vt do maior side. nullas hic omnino fibi partes vendicare poterit. mode fides ma-Quaqua quid verbis opus? quum paulus abun- ior charitate. de se explicat, quo sensu charitas maior esse intelligatur, népe ob durationem, quod ex iis, quæ sequuntur manifeste liquet. Ita enim subinfert: Charitas, inquit, nunquam excidit, siue prophetie abolebuntur, fine lingua ceffabunt, fine fcientia abolebitur.

Aliud Argumentum ex D. Iacobo.

cap. 2.

Abraham iultificatus est ex operibus. Ergo fides fola non iustificat.

Respons.

Respons.

Inflificatio apud deum. Iuftificatio apud homines.

Iuftificatio de

cobus que fic.

Respondebit non incommode huic argumeto D. Paulus. Quòd autem egregius patriarcha ad der jussum non dubitans immolare filium vnice chariffimum inde ex factis, autoritate Iacobi, iustificatus dicitur. apud homines quidem si intelligant, verum est: fin apud Deum, secus habet : nisi mentitur Paulus , lectissimum Christi organum, qui de operibus patriarchæ disserens, fiquid ex iis habeat, inquit, vnde glorietur apud homines habere affirmat:apud Deum, negat.Et quur apud homines, non apud deum ? nisi quia hominu alia iustificatio existat, alia dei. Humana figuidem iustificatio externo operum aspectu mouetur, corumque ostensione ducitur. Atque qua loquitur Iade externa oftensione hac tota laborat Iacobi epistola, nihil agens aliud, quám vt fidem, qua apud deum gloriamur, recte factis ac charitate (quæ fidei salutaris comes est individua) testemur viuidam esse, non fucatam nec infrugiferam, Vnde mox ait: Ostende mihi fidem tuam ex operibus tuis, & ego ostendam tibi ex factis meis fidem meam. Ex quo facile res ipfa indicat, quænam sit iustificatio, de qua intelligat Iacobus que nimirum apud homines folum factorum egeat oftensione.

Pacob.z.

Atque nechocipsum Paulus, necquisquam addubitat. Quis emim non fatebitur fidei necelfariò iungendam esse charitatem, dignaque vitæ exercitia; que nisi hominibus videantur, facile res

ipfa

ipsa declarat, fidem non esse, sed inane nomen fidei, qua titulo tenus duntaxat fides fit, vel vmbra potius fidei. Age, & quid hac omnia contra iustificationem fidei? Non apparet hominibus viua fides, ex qua tanquam, ex radice viua non fuccrescunt frondes ac flores piorum operum, quid ergo, an fides ideo fine operibus non iustificat apud deum, quia non accedunt recte factorum testimonia? Recte,& quid si accedant hæc testimonia, quæ viuam hanc esse fidem hominum demonstrentiudiciis? Quaro, an tum iustificabit fides? Quid ni, inquies? Nec ipse equidem inficior. At quamobrem, peto? An propter opera, que oftenduntur hominibus, fides ide o iustificat apud deum, an opera potius placet propter fidem? Atenim quam multa fæpe hominibus præclara videntur facta, quibus humana applaudit ratio, hominesq; ex iis fancti iustiq; existimantur, quum ipsa res aliter habeat? Atque hæc quidem humana illa iustificatio est, quam dixi,& de qua scribit Iacobus, que ve nonnun-Humana iustifica-quam veré iusteque iudicet, multo sapius tamen oftensione bonoiudicando fallitur. Quid ita? Quia afiter habent rum operum. iudicia dei, alirer iudicia hominum. Quis pharifæorum vitam contemplans, prolixas coru preces, crebra iciunia, frequentes lotiones, folennes gestus, totamque externæ pietatis speciem ac pompam adspectans, non diuinos plane homines, deoque proximos diiudicaret : quum nihil essent minus? Quis hodie monachorum ac reli-

Etterne operum fpecies (zpe fellit, giosorum ordines inspectans, vota, ceelibatum ieiunia, regulas, ordinis austeritatem, obedientie professionem, disciplina rigorem, externo aspectu aduertens, non in primo iustificatorum ordine eos admineraret, qui m res ipsa longe se-

cus habeat apud doininum?

Neg; interim minus hoc verum fateor, quod scribit Iacobus. Qui enim nulla tinctus virtute, nec ductus virtutis studio fidem Christi titulo tenus profitetur, cui nulla vita fuz parte respondeat, recte equidem cum Iacobo dixerim fidem eius haud magni aftimandam. At quidfi ide fuprema vita hora ad fe reuerfus, syncera fide ad Christum cofugiat, venia imploret totum denique fe in Christum coiiciat, quid hic mihi dicet Iacobus, an non fides hunc sola sine operibus iustificabit ? Exemplo vnus sit pro multis, diuus latro, quem non aliares Christo commendauit comitemque in paradifum adiunxerat , nisi fides sola. Cuiusmodi nec quotidiana l'ape multorum desunt exempla in patibulis morientium, vt mira funt Dei iudicia comiferantis, cuiulcung mifereri libeat.

Sed missinterim iis, ad Abrahamum orationem referamus. Cuius primum si sidem spectemus, quid sincerius? Si opera, quid speciosus, quid admirabilius? Vtraque igitur parte vir sine dubio admirabilis. Conferamus nunc

ifta

ifta, fidem illius, cum operibus: Quoniamque confrat instificatum suife apud deum , vtrum fide fit iustificatus, an operibus, perquiramus, quandoquidem vtraque simul parte iustificari non potuit, teltante Apostolo, si ex side, non igitur ex operibus : fiex operibus iam non ex fide. Quid his dicemus? Respondeat scriptura. Credidit Abraham deo promittenti, & reputatum Genef.15. est ci ad iusticiari. Parvit etiam idem Abraham deo iubenti,& quur non æquè addit scriptura, imputatum hoc ei effe ad iustitiam? quod tamen additum nó legimus. Quid ita, que fo? Gal 3. Respondentem audiamus Apostolum: Pravidens, inquitille, scriptura, quòd ex fide sustificet gentes, prius rem lætam annunciauit Abrahæ: Et quanam res hæe læta tandem ? illum haredem fore mundi & femen eius . Ingens Rom. 3, profecto promiffio . At quo modo hac accidiscipromissio ex side, an ex operibus ? In promptuelt responsio Apostoli: Non per legem, inquit, promissio contigit Abraha, aut · femini eius, illum hæredem fore mundi, fed per iultiriam fidei. Quid ita , Paule ? Quur non per legem? quur per iustiriam fidei? Nempaveesset ille pateromium credentium, quibus imputabitur fimiliter inflitia, ingredientibus eiuldem fidel veltigiis, que fuit in preputio paeris noftri Abraha.

Sed opponitur hic-tota contentione adverting its pugnans Dinus Iacobus.

......

Quid.

Quid, inquiunt, an non Iacobus grauissima afseuerat autoritate, Abrahamum ex factis iustificari? An vos negabitis? Absittantum nefas, vt detractum quisqua tanta velit autoritati. At nequo interim hoc postulabit, opinor, Iacobus, vt non scriptura obtemperemus, qua longe diuersa ratione nos instituens, instificationem Abraha no openbus tribuit sed fidei. Credidit enim Abraha deo,& imputatú id illi esse ad lustitia legimus.In immolando filio, imputatum hoc el ad iustitiam non legimus. At age, done mushoc D. Iacobo. Quodastruit Abrahamum ex factis iustificari. Vbi quafo, aut quo modo? Apud deum? Id iple Iacobusnon affirmat. Apud homines igitur? id neque paulus iple diffitetur: vt iam nulla videatur inter Paulum & Iacobum dissensio.

Caterum fophisticis quorundam ingeniis mininte istud satisfacit, quibus satis non est, apud homines solum, vt docet Paulus, nis apud deum etiam iustificetur ex operibus diuinus patriarcha. Quid enim, inquiunt, etsi prius iustificatus sueritepet sidem, at nihil id obstat, quo minus postea possitien operibus amplius iustificari, atque hac secunda illis dicitur iustificatio. At contra sieri id non posse, necessaria comuncitur ratione, eo quod manifestam ea res implicat contradictioness: Sunt enim hac contradictioness: Quorum alterum equim ab Apostolo negatur, alterum ab issists simuari nullo modo poterit.

I. Rat.

terit. Accedit & alia ratio; Quòd fi duplex fit iu- 2. Ratio. Stificatio, altera ex fide, altera ex operibus, inde confequerent, duplicem & divertam effe iultificandi rationem. Caterum vna duntaxat eademque est iustificandi ratio, quemadmodum vnus eft deus, vt supra ex Ambrosio oftensum est. Relinquitur proinde duplicem iustificationem nullo modo statuendam. Adde huc tertio loco. Iu-Rificatio quum constet proprie peccatorum re- 3. Ratio missione, nec cuiquam condonat deus admissa, cui non perfecte & absolute codonat: consequituridcirco iultificationem in iis, qui iultificantur, plenam perfectamque effe, que cumulatius perfici non poffit. Superest denique vt argumento · huic pauli respondeant :

Quisquis iustificatur ex operibus, habet 4. Ratio. vnde glorieur apud deum, Rom.4. Abraham non habet vnde gforietur apud deum.Rom. Ergo Abraham non iustificatur apud de-

um ex operibus.

Exhis modo qua'ex Paulo, caterifque adduximus faris confrare arbitror, quid de operibus Abrahz fentiendum fit ; quz quatumuis apud homines eximiz, dignaq; admiratione videri queam:apud deum camen gloriam nullam inuenerunt, tefte ac interprete Apoltolo. Quid autem n caufa fuerit, noneft, quod in eo Valde labore-

L. Ratio.

Tiletanus.

### DE CHRISTO GRATIS

mus. Tileranus,nostrique cu co Iesuitz ex Augustino causam expiscari videntur : quòd opera Abrahenon legis effent, sed fidei, non carnis sed gratiz: qua quoniam non sola liberi arbitrii facultate, sed in fide & in expectatione christi facta effent, ideo Christo laus omnis & gloria, pulla iplis debebatur. Qua etli fubtiliter magis, qua ae comode ab iplis cometata videatur, tame vt hæc omnia eis largiamur, nihil erit incomodi: qui vtrug; pariter cum Paulo fateamur, Abrahamun patriarchamex operibus,nec gloriam apud deum,nec infificationem innenife : ideoque gloriam non habere quia ex operibus non effet iustificarus, Nam aliter si fuisset ille ex operibus justificatirs, haberet, inquit Paulus, quod gloriaretur. Nunc verò nihil habet apud deum, quod glo rietur. Ergo ex operibus non ell iustificatus. Atque hec de argumentis hactenus aduerfariorum, quantum nifallor, fat fit ad commentitios eorum fucos, & captiolas fraudes non producendas modo, led etiam proterendas equi pro inharente sua iustitia, contra diuinam scriptura sententiam, contra sacram Euangelii fidem, & clarissimam gratiz lucem, contra suam denique ipforum falutem depugnant tam folicite. Superest porro, quod proximus nunc locus postulat, vt quid ipfiex aduerlo noftris viciffin argumentis, imo non nostris sed Diui Pauli probatislimis rationibus opponant atque respondeant, audiamus, quibus cauillis & Prophis clariffimam Apostoli

U-

ra

2-

12

12

26

¥-

n

ς-

-

1-

0

t-

١,

4

-

postoli mentem obruunt atque eludunt, qua fraude verb a contorquent, simplicem verborum fenfum, genuinam doctrina rationem, alienifima interpretatione in dogmatis sui fauorempertrahant, ac studio violant, Quod si ex inscitta folum facerent, minus erat quur indignari, sed comisserari magis humanos errores communis de beret humanitas. Nunc perinde rem agunt, nefcio quomodo, acfi doceri omnino nolint, quiq; in ta perspicua scriptura luce, veru non videre nequeant, oculos tamen vitro occludere malint. ne videant, certe ne credant conspicuæ veritati. Quod quo illustriùs in oculos omnium incurrat contrarias nunc solutiones aduersarioru, & fraudulentas captiones, quibus partes suas tuentur, aduerfus nostra argumenta in medium proferamus. Quoniamq; octo potissimum argumenta D.Paulo succurrunt que maxime papistis opponimus quid his respondeat papismus Romanus exponere hoc loco non inutile duximus,

J.RESPONSIONES ADVERforderin contra ofto argumenta D. Pauli cum carum responsionum refutations.

To coram illo, Per legem enim cognitio peccati mic autem fine lege iustitia del manifestata est sessificata à lege & prophetis. Justicia ausem Det per fidem Iesu Christi in omnes & Cc ij.

## DE CHRISTO GRATIS

fuper omnes qui credunt. &c. Quod & confirmatur iis verbis ad Galatas. 3.

Scientes quod non inflificatur homo ex operibus legis, propter quod ex operibus legis non inflificatur omnis caro.&c.

Apello hie doctam tuam aquitatem, pie lecctor. Quis hac Pauli verba aqua ratione expedens, aliud hine colligat, quam quod verba fimpliciter prese ferunt . Nempe vt opera legis ab omni luftificandi commercio prorfus excludat? Si excludintur opera, quid igitur est, de quo minus dubitari possit, quam sola nos fide iustificari. Amabo quid Paulino hoc argumento folidius? quid locurione fimplicius? quid verbis familiarius, fi dextra ac familiaris citra fophisticam accedarinterpretatio? Si teste Paulo, non ex operibus aut culm legis, sed fide iustificamur absque operibus, quis id negabit, fola fide conftare fulta ficationem nostram, nifequi Apostolo Paulo, 14 mò qui spiritui fancto nefarie le opponat aduerfarium?

Sedipectanic fucum, rel malitiam portusha mane peruerhitatis. Verba quidem Apostoli non aperte reliciunt, sed sensim pio seomore & ingenio attemperant. Non negant excludenda quidem opera, sed specta captiolas sophistanum insidias, lepithum distinctional commentum aduerte, quo simplicitarem Apostolica doctrina eludunt. Ita enim opera corumos multificationem in partes dissecunty talia legis opera esse julia

gratic

n

C1

tr

C

Ь

11

Y

Gal. 3.

Ex verbis Pauli aftruieur gratuita suftificatio per adem.

gratiz dictitent. Atque illa quidem que legis suit opera,omninò inutila ad iustificationem : hac nullo modo omittenda statuunt. Cum hac itaque distinctione respondent ad verba Pauli. Ex operibus legis non iustificabitur omnis caro.&c Vt sensus sit: Nullus propter opera sua, quæ ipse fecit, velut ex vi & merito operum fuorum, non ex vi & merito infulæ gratiæ, iustificabitur cora Andr. Veg.de int Deo.Ex operibus enim aliquid fieri apud paulu Pag. 751. runc dicitur, cum fit ex debito, & propter ipfa opera. Quare cum duplex sit iustificatio, vt aiunt, altera ex gratia operandi infufa: altera ex debito legis, seclusa gratia: excluditur hic instificatio operum,& quicquid iustificationi ex gratia contrarium est. Sicque recté constat, vt ipsi interpretantur, sententia Apostoli: Ei qui operatur, merces non imputatur secundum gratiam, fecundum debitum, acfi diceret, quod ex operibus, seu propter ipsa datur, non datur seçundum gratiam, sed secundum debitum. Excluditur hic ergo iustificatio illa, que fit seclusa gratia, non Illa iustificatio, qua ex operibus fit cum gratia adiutis,&c.

Quid sophistis istis dicam aut respondeam aliud nisi vt precibus postulem mentem illis dari meliorem, qua desistat aliquando spirimi sancto resistere, ac tenebras opprimenda veritati offundere. Quis non sensum hunc alienissimum esse perspicità verbis & mente Apostoli, vt vllis vnquam operibus salutis nostra fiduciam adscri-Cc iij. bar

bat, cum diversum planissimè edicat ac doceat, negans nos aliter iustificari, quam fide absque operibus legis. Quin ne ifti quidem hoc negant eo fenfu, ve exclufiua de operibus legis intelligatur, non de operibus gratia. Age, & qua funtradem opera hæc gratiæ? Ea nimirum, quæ influens Christi gratia in animis perficit renatorum. Quid ergo, an non Romani ipfiad quos hac scripserat Apostolus, renati in Christo? an non eiuldem gratia participes erant? an non operibus gratiæ feliciter affluentes? quos tamen negat Apostolus ex operibus suis iustificari? Veru, inquiunt, si de suis openbus, que legis dicuntur, non qua Christi sunt opera, intelligas. Ridiculum, Papillanım d flin Quasi quæ Christi afflatu divinitus nobis inserutur, non nostra eadem effe sape etiam dieantur, Quemadmodum fides, quu in donis dei permax ime censetur, tamé nó abhorret scriptura ab hoc dicedi genere, vt eandé hac fidé & nostra appellet & vestra. Quid, quu Paulus, per mutua, inquit fide, mea, & veltra. Etrurius, audiens fide veltra, &c.& iteru de ea loquens, quæ in Christo eft,inquit, fides veltra, &c.an no aperte de ea intelligit fide, quæ dei dono viget in nobis erga christi? Er

ctio inepta & infulfa.

Rom. T. Ephe(.I. Colof.2.

Paulus excludat à iustificatione, haud dubiu est, qui de operibus létiat, nó quæ nostra folú nostraruq; fut viriu, fed que gratia fut etia in nobis ope ratis, ita ve nihil sit onino in operibus legis, sue in lege, fine ex lege, fine ex gratia, præter fola fide

qui minus ide de operibus intelligedu, que quu

quod

que

cof fine

> lus fte

int

dit

leg

cx

ret

pe

DU

gr

de

in

ni

tc ní

di

tt lu

> n d

> > P

g

cat,

que ant

72-

tãlu-

m.

æç

C-

us

1-

í-

n

n.

۲,

X

¢

quod no ad exitiu potius, quam ad iustificatione coferat. Quid víquá in lege dei perscriptu, quod fine gratia cófici á nobis poterit. Quare quu Pau lus opera omnia semouer à iustificationis miniflerio, fieri no potest, qui & ipsa etia gratiz opera intelligat, qui opera fiue nostra, fiue legis excludir à iustificado? Quid de Christi operibus, an no legis illa fuiffe opera dicemus: præfertim, quum ex ipfo audiamus, non venisse se vt legem folueret, sed vt perimpleret? Quid an non eadem quæ perimpleuit, gratia etiam fuerunt opera? Et quid nune interest igiturinter ea, quælegis, & quæ gratiz opera dicuntur, ita vt qui legis opera exeludat à iustificatione, idem & gratiæ opera eodem modo excludere videatur? Quanquam scio inter legem, & gratiam plurimum effe discrimi- Discrimen inter nis, fi modum a gendi, fine que officiorum fpec- in que conflitir. tes. Quod lex eni exigit, id præstat gratia. Caterii quod ad res ipsas & actiones attinet, in quas diriguntur, quum in eadem materia subiecta vtraque versetur, & lex, simul & gratia dei, nullum est discrimen . Vt diligamus proximum mandatlex, non observantem supplicio vindicat, vt obseruemus autem quod mandatur, gratia vires addit perficiendi. Quod ipsum cum perficimus, non opus folum gratiz, fed opus legis per gratia perficere dicimur, vt quod ad operis titulu quidem attinet, haud magni refert, vtru opus legis an gratiz, vtru opera nostra, aut fidei dixeris. Quamobrem si ex operibus legis negat Scrip-

legem of gratiats

Similirudo.

scriptura hominem iustificari sed alia causa nepe fide : quid aliud hinc intelligendum, nifivt neque legis, nec gratia operibus hominis constare iustificatio videatur. Non aliter, acfi quis ad amicum scribens, ita dicat: Beneficium hoc ei nullis pecuniis aut sumptu suo comparatum; quid hic refert, pecuniz illa propria fuerint, an aliunde mutuatz, quum mens scriptoris id voluit hoc quicquid sit beneficii, nullo accipientis pretio emptum, sed gratuito solum donantis fauore acceptum intelligi.

Hofiana diffine-CIO.

Sic Paulus volens immensam diuinæ gratiæ amplitudinem erga genus humanum cunctis spectandam arque amplectendam proponere, diserte negat iustificari hommem ex operibus legis. At prodit hic vt dixi, Hofiana diffinctio, verum, inquit, ex operibus iis, qua legis funt, aut quæ liberi arbitrii nostri propria existunt, quæ quum laborant imperfectione, nihil ad iustifica tionem conferunt. Audio ac respondeo, idque vno verbo. Da igitur gratia illam quæ vires perfectas imbecilli naturæ subministret ad perficiendam legem,quæque perfecta innocentia nos in hac vita restituat, nihil resisto. At interim videant isti qui hac disputant, quot quantaque ex hoc doctrina genere enascuntur nocentissimarum absurditatum pestes. Tollitur gratuita diuinæ erga nos clementiæ immensitas, perit nostra erga illum accepti muneris gratia, iacet conscientiarum consolatio, non sine luculenta fraude

7t

d

i

R

& iniuria tum illius, qui præstitit, tum maxime corum, in quos conferuntur tot tantaque divinæ benignitatis munera. Fit denique vt in promissione Dei nihil certum, nihil in fide nostra firmum in doctrina religionis nihil fanum, in vita, in perpeffionibus fanctorum nihil iucundum, nihil delectabile relinquatur.

### Secundum argumentum ex Diuo Paulo.

Iustificati gratis per gratiam ipsius, per redep- 2. Arg men Paulo, tionem, quæ est in Christo Iesu, quem proposuit Rom.3. Deus propitiatorem per fidem in sanguine ipsius,ad oftensionem iustitie ipsius in hoc tempore, vt iple fit iustus & iustificans eum, qui exfide est Iesu Christi. Et iterum . Arbitramur enim justificari hominem per fidem fine operibus.

Nisiboni hi viri, contra quos agimus, egregiè producti ad subuertendas vias dominividerentur, fieri certe non potuit, quin hæc tam aperta atque exposita Apostoli dicta satisfacere atq; persuadere eis potuissent, vt caueant aliquando contra Apostolica instituta hansigan, contra lucem diuinæ gratiæ tam manifestam, tam superbè iustitiz suz cristas attollere. Sed incursant hic iterum Romanæ legiones, atque in his primipilus Andreas Vegus, contra fidei iustitiam velitas, Andr. Vega. cui quid hic respondeam non habeo. Euocatus fiquidem ex hac vita iamdudum hinc demigra-

uit, responsurus iam Deo suo. Quoniamque renuit fide Christi sola se instificari, quid nunc refponfurus sit iudici suo, ipse videat, in eo iudicio, in quo totius vitæ reddenda ratio est, vbi aut vincendum ei aut cadendum sit necessariò. Si vincat, vbitune scriptura veritas, qua deus vincere folus dicitur cum judicatur? Sin cadat. vbi iam iustitia operum? Quod si Dauid & Rex & Propheta tantus, vim tantam iudicii diuini fustinere non valuit : Si Iob vita tam spectata & integra, in hoc tamen iudicio, non fit aufus vnum respondere pro mille : Vega noster quid quid adferet, Cucullas suas, ieiunia, Chaumenias, nocturnas vigilias, vota monastica, ordinis grauamen, preces liturgicas, pfalmorum modios, Missas propitiatorias, confessiones submurmuraras, satisfactiones poenitentiarias? At quis requifiuit hac de manibus vestris? Non,sed lege ipsa se tuebitur, quam non viribus liberi sui arbitrii, sed ope diuinz gratiæ perimpleuit. Quid ego audio ? Dauid tanta Dei gratia, si quis alius, communitus, pon-

Efai.1.

Aug.de perfect.instit. (um vero instus sederit in Throno, quis gloriabitur castu se habere cor? aut quis gloriabitur mudum se esse à peccato nisi forte isti, qui voiunt in sua iustitia, non in iudicis misericordia gloriari?

dere diuinæ legis oppressus succubuit. Iobo nó desuit diuina opinor gratia, & tamen iudicii examen deprecans cóparere nó audet. Et audebit Vega monachus, talégs se vitam allaturu

confi-

confidit ad hoc tribunal, qua fi inspexerit Dominus, libretque ponderibus fuz iuftitiz, ve cum Augustino dicam, non plura in eo peccata quam merita inueniet ? Sed nimis vrgeo hominem. Mittoiudicium Dei. Nec quaro iam quid Deo iudici respondeat, cui nunquam scio cu oni sua inhærete iustitia satisfaciet, veruid peto, nec à Vega solu, sed à toto etia Tridetin. genere, quid Paulo respondeat Apostolo, qui aperta execra tione non homines modo, sed & Angelos ipsos profequitur, si quis Euangeliu aliud promulgare audeat, quàm ab ipfius predicatione sit acceptu. Age, & quodnam euangelium Pauli prædicatione accepimus? Annon hacipfum, quod tot fuis Epiffolis, nobis vbique inculcans, tanto labore ingeminans, nec minus etiam miraculis co firmans, quod docuit, docenfq; quod confirmat? Confirmat auté, instificari hominé fine operibus, gratis per gratia ipfius, per redemptione, quæ est prædi, at Paulus, in Christo Iesu, que propositit Deus propitiatore quale sit. per fidem in sanguine ipsius. An non hoc Pauli Rom. 3. Euangeliu est?&c.Et Vega non contetus hoc Euangelio, nec execratione deterritus Apottoli,eo prorupet audacia, ve quod affirmat Paulus, id iple infirmare sit ausus ? Gratis, inquitille, fine operibus . Quid ifte ? Gratis, inquit, fed non fine operibus. At quo modo iam gratis, finon fine operibus? Iustitia dei, inquit Paulus, per fide lesu christi, in ones & super ones qui cre dut, Quid Vega cu suo Hosio Pauli hoste? Signu inquit

inquit, vniuersale, Omna, non distribuit hic profingulis generum, sed progeneribus singuloru, vt sensus sit : Iustitia communicaturiis, qui crodunt, fine Indzi fint, fine gentiles hec Vega.

O sancte Paule, que hac ma fine incuria, fine imperitia sermonisfuit ? Saltem ex Vega concinnius loqui atque stylum ad Romanz curizelegantiam perpolire tuam debuisses in hanc videlicet formulam. Iustitia Dei per fidem Ielu Christi in omnes, ac non in omnes solum, sed etiam in fingulos, & fuper fingulos przfentes & futuros, qui credunt, quo fic non genera folum fingulorum, sed fingulas etiam species generum & specierum indiuidua pariter complecti potuisses.Imo extra iocum, vt glorioso Hispano seriò respondeam, Tuum eras potius si micam, Vega, habuisses bona mentis, ad diuinam Pauli mentem fpiritum erroris tui corrigere : nec futelas istas ociosa vanitatis innectere, necfumos istos. tuz ineptiz frustra venditare debuisses . enim non deprehendit claram ac perspicuam Paulinæ sententie simplicitatem, qua non solum Judæis & gentibus in genere, sed singulos etiam eorum omnium, quicunque, siue ex Iudæis, siue ex Gentibus in Chiffum veré credunt, commupisticum de signo nionem vitæ aciustitiæ æternæ per fidem enunciat? Quod si Apostolus simul cum vniuerfali figno non adscripfisset propriam rei notam, ac fingularem obtinenda iustitie conditionem, poterat fortassis videri non omnino nihil, quod no-

Commentum pavniuerfali enertitur.

taras

caras. Verbi gratia quum scriptura sic loquitur. Enunt omnes docti à Deo: vult Deus omnes homines faluos fieri, & ad agnitionem veritatis vemire, non absurde possit aliquis signum vniuersale cum Augustino interpretari code modo, quo au non fingulos ex omnibus, fed ex omni hominum & gentium numero quosdam segregas, ad quos diumz agnitio veritatis pertingat. (Caterii Aug. de pradet. in Paulinapolitione aliter res habet , vbi Apostolus cum signo vniuersali peculiarem infupet propriamque rei notam apponit: ita vt iustitiam Dei non folum in genere omnibus commu nem faciat, sed certam etiam rationem, qua eademad omnes perueniat,& ad quos peculiariter pertineat, diferte adfcribatiis verbis: Per fide. inquit, lefu Christi, in omnes & super omnes qui credunt. Ex quo necessariò relinquitur, suam cuinfque inflitiam in eo confiftere, ve quisque syncera imbutus fide in Christum credat, eumq; am plectatut zara Premeophis . Iuftus ex fide Abac. 2. vinet.

Sed iterum nugantem bie fopbiftam audiamu.

Quod autem infins, inquit, ex fide viuet, quodq; Deus hominem iuftificare per fidem dicitur, non reche hine colligion opera non effe necessaria, Aliud enim eft vivere ex fide : Aliud vivere ex fola fide : Aliud iuftificari ex fide, & iuftificari ex fide fola Quod fi inveniatur aliquando in libris carholicorum Doctorum, sola fides, verbo illo, Sola non excludumurbona opera, fed excludu-

tur

tur omnes aliz fecta, & vizadfahrem preter solam fidem, & religionem Christi. Hec Vega. Cui ve respondeam, primum quod ex eo colligit opera non esse necessaria, quia iustus ex side

Opera necessaria viuit, eadem ratione colligat ex vite labruscas. en nemo negar. Neque enim sequitur huius connexionis ratios Iustus ex fide viuer, Ergo opera non sunt necesfarra,que & ipficum Paulo nihilominus necessaria ducimus πρός τὰς ποιγκάιας χρέιας. deinde quòd addir, aliud effe dictitans instificati ex fide, aliud iustificariex fola fide : ve hoc fateamur, tamen quid inter hæc interfit, jullificari ex fide fine operibus & inflificari ex fola fide, haud multum equidem interesse video: Terrio, quod de verbo, Sola,ex commento cerebri fui cauillatur, quid ea vox excludat, aut non excludat in libris catholicorum, hand multum de eo contendimus, Apud Paulum hoc certò constat, opera ipsa, quamlibet alioqui sua quadam dignitate eximia suoqueloco alias necessaria, tamen in gratuito hoc Euangelicz iustificationis munere excludi fine e ani controversa. Quanquanneque illud etiam venum est quod de libris catholicorum fallò affurnit Siquidem Bafilius (ve vita pro multis producam) quid aliud hac dictione exprimit, vbi apenifima voce furm cuique propriz iustitiz gloriam abrogana, haise wory Th els keisée vnumquemq nolfrum inflificatum esse attestatur. Ideoque adducto mox exemplo Pauli hociphicofirmar, nou nous also markos sec gloriatur

ghoriatur, inquit, Paulus, in contemptu proprie iultitia. Possem & eiusdem in psal. 32. verba non minus expressa attexere : vbi virum describens perfectum eum effe definit, qui non fuis ip- Baff, in pfal. 32. le benefactis confidat, αλλά μονημέλπίδα, in fo la dei misericordia habeat reconditam. Cum Bafilio Nazianzenum, jüctiffimum illi fodalem adiungamus cenfeo: qui verbis Bafilii, apposito suo calculo, fubscribit in hune modum: iustitia no- Nazian Ara Sola fides eft.

Sed pergamus ad ea, quæ restant Pauli testimonia. Octo enim (vt supra commonui) ex D. Paulo assertiones pro fide iustificante Vega cu fuis congerit.

Reliquæ verò quinque Apostoli assertiones cum adiunctis aduerfariorum resposionibus hoc ordine consequutur.

3 Affertio Rom 4.Si Abraham ex operibus legisiustificatus est, habet quo glorietur, sed non 3. Argument. apud Deum. Quid enim dicit scriptura ? Cre- D. Pa. Ro.4. didit Abraham Deo, & imputatum est ci ad iustitiam, Ei qui operatur, merces non imputatur fecundum gratiam, fed fecundum debitum. Ei vero qui non operatur, credit autem in eum qui iustificat impium, fides imputatur ad iustitia. Sicut & Dauid dicit beatitudinem hominis, cui deus imputat iustitia sine operibus, Itide. Ro. 11. Si per gratiam, non iam ex operibus Si ex operibus non ex gratia.

4. Affertio

4. Argument. Rem. 10

4. Assertio Rom. 10. Si conficeriis ore tuo de minum Iesum & in corde tuo credideris, quod

" deus illum fuscitante à mortuis, falius eris. Corde

" enim creditur ad iustiriam. Ore confessio fit ad

" falutem.Dicit enim scriptura: Omnis qui credit

" in illum, non confundetur. Non est distinctio lu-

" dzi,& Grzci:Omnis enim qui introcauefit no-

5. Argum, 5.

quod per hunc vobis remissio peccatorum and nunciatur, Vtab omnibus, à quibus non pouis. stis in lege Mosi iustificari, per hunc omnis qui credir instificetur.

6.Argum. Att.10.

6. Ratio. Act. 10. Huic omnes prophetz tellimonium perhibent, remissionem peccatoce rum accipere per nomen eius, omnes qui credut ce in eum.

7. Argumen

test ponere, prater id quod positum est, quod est cest ponere, prater id quod positum est, quod est cest ponere, prater id quod positum est, quod est cest christianis siquis autem superadificat supra fundamentum hoc, Austurn, argentu, &c. Si cuius copus arsent, sps detrimentu patietur, ipse aucette saluus ent, sic tamen quasi per ignem, cette.

8. Argument. 8.

8. Argumenum colligium ex multis corum ex emplis, qui per solam fidem instificati sunt, & ad baptismum admissi ve terrinisse corum; qui die Pentecostes pradicante Petro crediderunt, & baptizati sunt. Act. 2. & Eunuchi, quem baptisabat philippus. Act. 8. Et Carcerarii, eiusque fami-

lia,

401

44.1.0%

liz, quam baptilabat Paulus. Act. 16.8cc Ex quibus modò exemplis argintur. Vt baptiletur quis, fatis ell fides, apud Aportolos, Ergo, & vt lultificetur.

Ex iis scriptura firmamentis satis communita, ni fallor, constat huius doctrina ratio, qua iufisicationem impii, non operibus cum side coniunctis, sed side i me operibus simpliciter accomodat. Quoniam verò non cum moderatis ingeniis, sed cum spinosis sophistis hic agitur, Apostolum ipsum è templis paulisper in scholas deducamus, qui conserta manu cum ipsis constigat suis ipsorum telis, a argumentis.

> Iuftitia legalis, seu operum: & iustitia fidei ita fibi aduersantur, vt simul consistere nequeant, quin altera alteram necessariò excutiat. Rom. 10.

Caterum nos ex fide iustitiam expectamus.

Ergo. Non ex inflitia operum.

Argumenta es Paulo.

#### Rurfus.

Si fecundum gratiam, iam non fecundum debitum.

Czterum sectindum gratiam imputatur nobis ad iustitiam.

Ergo. Non secundum debinum.

1. 1. 11.

|   | TOL |
|---|-----|
|   |     |
| 1 | 101 |
| ь | ,   |

DE CHRISTO GRATIS

Adbac.

Rom.4

Cui reibuitur beautido, eidem tribuitur &

Beatitudo nostra ascribitur remissioni pee

Ergo, Julificatio poltra ad remillionem

Aligh.

Zem.Io.

Si opera fint necessario ad la linte adhibenda Jalus nomam consisteret in fide cordis ac oris contestione.

Salus autem nottra in eo confutit, nempe vi confitearis ore tuo Dominum Ielu,

& corde in eum credas.

Ergo, Operum necefficas ad falutem minus è exigitur,

Aliud.

Kom.4

Si opera conducerent, ve Abraham iustificaretur apud Deum, haberet ille ex operibus gloriam apud Deum. Rom. 4. Abraham nullam habet gloriam ex opebus apud Deum.

Ergo. Opera nihil conducunt ad iustificationem.

A8.13.

Rurlus,
Ex lege Mois nemo jultificari potell.
Act. 13.

Omnis operu doctrina spectar ad legent Moyfis.

Ergo.

Ergo. Ex omnizactrina morum aut ope--alle Anim millagigneur falus.

Aliud ex luco Pauli. 1. Cor. 2:

Quilquis fuper Christum fundamentum 1. Cor.3. fide comprehensum superadificat sue aurum, fiue fornum, aut l'ipulain feruabitur, vel fine igne, vel per ignem.

Ergo fides sola fine vlla operum accessi-

one falutem parit.

.

1

Inductio ab exemplisa In scripturis permultos instificatos & bap. Argumentum ab

tisatos comperimes nulla audita operum exemplis. vel interrogatione vel mentione. Die pentecostes 3000ad baptismum admisfi funt & baptifatit Act. 2. Eunuchus à 42.8. Philippo baptilatus. Act. 8. Carcerarius Act. 18. eiusquefamilia. Act. 16. Mulier peccaerix, quam fides faluam fecit. Luc.7. Filius perditus & prodigus. Luc. 15. Publicanus peccator. Luc. 18. Latro dexter.Luc. 23, alique inumerifalute donati funt nulla hic interpofita openum conditione.

Ergo. Fides Christisola peccatorem humilem & pænitentem inflificat.

Ad haceam dilucida quid ifti è disterfa parte obinufficant, quibus argueiis & distinctiunculis Soum hunc Romanismum inharetisiusticia propugnant, libeat paululum, (fi non discendi, at Ddij.

Luc. I 5.

ridendi gracia) fubaufculcare. Ae primum, quòd ad Antithefin illam Paulinam attinet, qua diftinguit Apostolus inter operantem & non operantem inter opera mercenaria, & iustificatione fine operibus imputatam zinter debitum & gratiam : interiuftitiam legis,& iuftitiam fidei : eam quo modo prædari ifti viri fuis offutiis obnubifant atque innoluant, attendamus. Siquidem vbi arquit hunc in modum ex lege oppositorum Apoltolus: Si ex gratia, iam non ex operibus. Sin ex operibus, non iam ex gratia. &c. Etenim fi ex lege eft haroditas, iam non ex promissione.&c. Rurfufque diftinguens inter inflittam legis & Emangelii, fic alteram ab altera diuellie vt manifefta cernatur diffantia. De inftitia, inquit, qua exlege estita commemorat lex ipsa. Quifecerit ez, viuet in eis. Czterum que ex fide elt iustitiajea quid dicit? Nempe, si confessus fueris ore tuo Dominum Icium, & corde credideris, quod deus illum suscient à morenis, faluus enis. Quid hac diffinctione lucidius? Quid verbis fimplicius? Caterum quid vnquam tam dextre; tá commodè, vel animo concipi, aut verbis exprimi po--fic, quod non aliquo finificzinterpretationis fuco, in quamicinque velit partem, improba cauillandi libido distorqueat? Quid, inquiunt, An non dei dona funt pia opera? Annon tharitas diffusa in cordibus sanctorum per spiritum sanchum fidelium animos inflammat, accenditque adomnia que honella func deoque digna ? que

Remab.

GALT.

Rem. 10.

Cavillatio fophi-

:5.31

n

-

i

ń

Y

charitatis opera quum coronat in nobis deus no tam nostra, quam propria ipsius in nobis bona & dona coronat. Neque enim nostra, aut ope vlla noftrarum virium suscepta, sed dei sunt opera, que Deo autore capessimus, nec aliter quam ad gratiam illius referenda. Vnde & gratiz divinz Expe in scripturis nomen accipiunt. Quemadmodum & Paulus de seipso testatus, Gratia dei (inquit) fum, quod fum. Age, & quorfum hac Responsto ad ca. tandem tam multa? Nempéverò, quum ita res uillationem. habeat, ve gratia hac operandi, nulla humana pa Gratia quomodo Tetur industria, nec viribus natura nostra, nec iustificat apind Andio vilo legis, nec meritis aut operibus politis pontificos. vilis præcedentibus, fed per fidem, & meritum folum Christi ad com peruenitur. Eò fiq ye recte dicat Paulus, fide nos inflificari fine operibus; de tils nimitum fentiens que names opera funt, no gratiz : que hominis funt proprie, non dei : que legis opera dicumur non fidei. Legis autem opera intelligit Apostolus, que quis facites (ui ar operum dupler bitrii libertate, foloque legis aut nature dictami confideratio, que ne, fine adiuuante gratia. Atque ad hac quidem tenus valen graopera proprie pertiner Antithesis illa Paulina, tia funt, vel ex na qua diffinguit ille inflificationem ex operibus legis, contra inflificationem ex gracia, ain fide : ita or fi per gratiam, laternon ex openibus, illis niutirom, que ex natura, non ex gratia fiunt : Sin ex operibus, non jam ex gratia. Quandoquidem gratia (inquit) non iam eft gratia. Qua antithelis he intelligenda eft, iuxta Quirites istos Roma-Dd iii. nos,

nos, ve gratia non omnia proclus opera euerrat, nifi illa folum, quæ propriæ natura viribus fine gratiæ adiutorio, ve aiunt, præfumuntur. Contra verò quæ ex gratia & fide proficifcuntur pia opera, eorum inflitia adeò non excutitur per gratiam, aut iufficiam fidei, vermagis etiam per esm confirmetur. Neque enim lex, autore Augustino, per fidem cuacuatur, sed possus statuitur, quia fides impetrat gratiam, qua lex impleatur.

Ang.De spirit et

Inflitia ex lege,

Infiria legis. Infiria ex leges

time, ci t

Teaque vbi diftinguit Paulus inter iustitiam . petum; Sciaftitiam fidei ; buic distinctioni its responder suctio catholica, venequaquam oppenatur, hoc milocojustica legis, cum justicia fidei(vt ipforum verbis vom) fed to oppdratur, iu-Aith extegenel in loge cum fidei justicial Que mitem lufticia fiveriege; pel indege, illam effe dieune, aquairex oblematione logis, fine gratia, per natura vires prafuminut. Different fiquident itte inter fe non partim. Aliud eftenim infina legis, aliud infina ex lege, vol in lege . Ex quo diferimine ita demum concludunt, quod iultina fidei, fase ex fide , non excludat iuflitiam legis fod verfame circa illam, & implet illam : quateaus niminum lexobedientiam mandatorum figulficat, quam fides gratiam impeerando perficit : Quoniamque legem perficit gratia dei, certifima ea caufa eft, cur opera legis, que dona funt dei, à inflificatione excludi mon debeant, nihilo magis quam ipfa fides, qui fides

AL

De

T2

0+

2-

er

.

I

TRESPONSIO AD ADVER
fories qua fatila reforme argunia & candillationes forbistre redard

entition value reputations.

Prim fophiltica hae diltinctionim imohi V cra, quibus pro pharmacis illi & antidoes runtur ad expediendas difficultates, adeo nihil adrein faciunt, venulla cicura, nulluni aconicum Talycari doctrina magis inimicum ac lathalevidearur. Nec mitari fatis buco, que tanta efficie cia illufionis femus florum obliupefaciat, ve m Iplo meridie, cam chifa m luce, czeusone cam craffe, impinganttam perniciole, infeissellam produnt ram infulfe. Jureconfultorum ratioett, & regula (vt supra rettulit) vbi lex non dillinguit regula, ibi nos diffinguere non debemus. Et quotfom hic opus igitur in re tammanifelta, torditinctionum ambagibus, tam operolis argueis , tot perplexitatum lamis & labyrinthis? Quippe ca exprella fint Pauli verba, graniffirmaque argumeta, quibus dilucide explanat, folam effe Dei gratiani, cul omnis debeatur inflificationis Dd inj.

nteconfulerran

## DE CHRESTO GRATIS

noftra ratio, hocilli fic invertunt, vi gratiam hae, nonin folo dei fauore, quo indignos peccarores, Christi causa complection, sed in subministratione virtutum & charitatis, qua lex impleus, costituendam affirment. Arque vt hoc non diffirear eximia quidem charismata honestarum actionum in nos diffundi per dei gratiam. Ex hac tamen operadi gratia minime certe diffluit noftra apud deum justificatio. Quam igitur de gratia ignoscente, & renouante afferunt distinctionem non valde repudiamus, fi suis se finibus re-Che continerent. Nunc verò quod hinc concludunt id prorfus improbamus, Scio ac farcor gritiam elle dei que & fanctificat, & iustificat : que Scignoscat, & quærenouat. Renouamur enim quotidie in nouam virz obedientiam afflatu dinine gratia. Esto fane at non renouamur in huc finem samen, ve per hanc obedientiæ novitatem instificement; sed ante renouationem prius justificamum por fidem filii dei deletis superioris vite megalis propter Christum, in quem credimus: Cui deinde inftificationifuccedit renouatio inchoerz obedientiz non que hominentà peccarisjustificetapud deum. Non enim iustificandi antecedunt bona opera, sed sequuntur iustificaeum. Nam quòd duplicem hinc flamunt instificationem, primani (quam vocant)& fecundam: quarum altera prior licoperibus, alteram præcedant opera, eamque perficiant, plusquam futile est nugamentum, non é fontibus sanz doctrinz. fed

Aug.de file et p-

Final Due

fedex putidis sophistica mateologia cisternis depromptu ac confarcinatum. Euangelica fiquidem professio iustificationem nullam nouit pra-

ter ynam, eamque perpetuam.

Quemadmodum quos diligit Christus, in finem diligere dicitur, atque vt femel elegit vocauitque deus ad falutem, quos perpetuo vult iusti ficare : ita & femel iustificat ille, quos vult glorificare. Neque enim discrimen inter ista video. quin quod electioni conuenit & vocationi, itide & iustificationi tribuatur . Quamobrem quum vna fit, non duplex dei electio & vocario corum. qui iustificantur, quid ni pari consequitur ratione, vnam effe iustificationem corum, qui eliguur, Quod fi iginir femel eos elegir deus, qui fut iuftificandi qui minus & vna fufficiat iuftificatio his, quos ad gloriam vocauit electio? prafertim quum vna cademque & eligendi, & inflificandi Elegit primum in Cau'a in Christo caula ratioque conueniat. Chrifto, quos vitz destinauit : Itidem & in folo cur eligimus Christo inflificat, quos ad gloriam prafiniuit e- et inflificame. lectio. Curautem in Christo eligit suos Deus, fi caulam postules. Respondeo, causam nullam in operibus hominum, led ex dei gratuito folum fauore effe positam nec aliud de iustificatione existimandum. Quos enim justificat, in Christo qui dem iuftificat. Cur autem in Christo, fi petas,in promptu causa est, que non in operibus nostris, sed ante opera omnia in solo dei fauore comperietur.

Ardices, non recte illa inter le comparari, que natura discrepant. Electio enim & vocatio dei & glorificatio riulmodi funt, que à deo semel definita euerti postea nequeunt. At aliter res habet in instificatione, que nunc amitti, nue retineri poterit, prout peccatis hominum vel impediatur dei gratia, aut no impediatur. Sic enim habet bonus ille Ve-

Vega de fide & operibus q. 2. pa. 734. Jasis est, ve sinon alumde peccasio nostrus impodiamus gratiam des, per hoc solum quod credimus spitissecutir.

ga noster, cum Scoto & aliis Quibus vi respondeamus; Equidem fateor, si talis es-

fet justificationis nofirz ratio qualem iph confinguit, que operibus potifimum, virtutumo; incrementis niteretur, veru id quide elle quod aftruit de instabili iustificationis velamitteda vel retineda conditione. Nunc qui nullo modo ex operibus (que varia atq; incerra limbled ex dignitate Christi per fide, & ex remissione per Christi connis pendeat inflificationis noltra firmitas; co fie y queadmo-du yna dei conflat electio & vocatio, caq; certa & immora , iffdem & inftificatio non gemina, sed vna eademg; perpetua sit statuenda. Vnain auté dico, quòdyna eadeq; feper caula atq; ratio inflificadi permanear, que no operu meritis inta nur, fed fide, & remissione peccatorum consistat. Etli verò peccata, a quibus iufuneamur, no vnius generis aut coditionis existut, sed reporibus, & a-Ctionu varietate discriminatur, at infuficatio tameh

Vna iuftificandi "

פר ושלעם: מציים

5 6 5

n-

m

c\_

men, hoc est, peccarori remissio, quoad formam moduc, rei, non diverla, sed yna; no duplex, sed fimplex manet, queadmodu & fides, que cocilisuix est iustificationis, que esti augetur indies, at yna tame eadering; seper subsistit, Præterea vt iuflificatio hac, que pariter eu fide augetur no nifi vpa existit, ita eadem simpa stabilisq; haud minus, quam promissio dei, cui innititur, nullam subit murationem , sed eadem semper firmitate constans atque inconcussa perdurat, ideoque firma quis videlicet no operibus, sed fide tattummodo niriur. Vade Apostolus, idcirco ex fide, in quit, vt fecundum gratiam, vt firma fit promifio vniuerfo femini.

Contrà hi, qui duplice flatuentes iuffificatione caulas veriulo; diverlas allignat, quarum al- Difincciode pritera, quam prima vocant, fide fola confter, fine ma et fecunda iuoperibus pracedentibus; altera, que lecunda fit, tur. ex operibus gratia, vt loquuntur, augeatur, atque accumuleur , quodnam defendenda fententiz patrocinium fibi ex scripturis inueniere non video. Quum Paulus ad tot leribens ecclehas, non min ynam, woig; inflificationis caufa onis vna, non agnofcat, qua fidem elle profitetur lefu Christi, duplex, ide fine operibus. Quid amplius quisquam desi deret Annon tibt hoc latis adveritatis fide facit, quod à Paulo tanto preceptore totles tag; perspicue demonstratiur? At quorsu eu nobis genbus doctore prefecit chrillus, finos spreto hoc preceprore alios nobis magist. zai ejegodudac náhos. aliud

Opera per gratif., Opera extra gra-

Row.11.

Amilitai d

aliud afferentes euangelium audiendos atque sequendos existimemus? At quid quaso aliud moliunturifti, qui repudiata huius institutione, diversa docentibus fidem auresque tam facile ac commodant? Sine operibus, ait Paulus: Tu ex operibus contendere audebis ? Quod affirmat ille, an tu improbabis? Minime, inquis, operibus contra Paulum, quicquam detraho, fed gratiam addo, vnde vim illa merendi & justificandi accipiant, Recte, Opera ergo, vr ais, per gratiam adiuta iustificant, eadem extra gariam nihil conferunt Scilicer. Et quid igiur D. Paulo respondebitur, qui nulla facta operum diftinctione, non de his aut illis, fed in genere & indefinite, willwerfa fimul opera complecteris, ficale : Extide, non ex operibus, ne quis glorienir. Errarfus, ad Rom Siper gratiam, iam non ex operibus Et alfbi : Ei qui non operatur oce. Et quoties ille per omnes epiffolas perpetuo quodam renore Vin omnem juffificandi ad fidem transfert, feclufis interim operibus, no his autillis, fed cunters pa-Paulus indefinite & absolute loquens, nulla adiecta operum diffinctione, lifdem prorfusin genere, omnem adimit iultificationem. Quod fillum ellet, livlla ellent opera, fine ex grana de in fide facta, fine extra gratiam, que proficerent ad iustitiam. Vt hoc sit argumentum.

Argumen-

# Argumentum contra inberentem operum institiam.

Sine operibus fide iustificamur, teste Paulo.

Opera Charitatis per gratiam infusa, sunt opera.

Ergo. Sine operibus iis etiam, quæ gratia constant, ustificamur.

Ad maiorem respondent adversarii. Sine ope Papistarum ten ribus iustificari nos autor est D. Paulus. Verum ueracio. inquiunt, cum hac addita exceptione, nifi exfide & gratiz instinctu nobis inferantur: huiufmo di enimopera non excludit Apostolus, quippe que deo placent, conciliant que iustificationem. Contra que ex lege, aut natura funt opera, ea demum fola excluduntur, fine quibus recte iustificari dicimur. Achae responsio verbis Pauli minime fatifacit. Qui nulla huiufmodi audita exceptione, aut discriminatione operu, simpliciter & indefinite fine operibus iustificari nos docet. Age,&cquatandem edocti dialectica Sophifte Indefinite pro didicerunt ifti ex indefinita & vniuerfali propo- ficie. ficione, definitam & particularem struere? Aux que rario est, ve quod Apostolus ingenere de operibus enuntiat, id ifti ad speciem contrahant; Appendamus Apoltoli verba: Qui li lenfillet opera Charitatis infula iustificationem conciliare coram

coram Deo, haud dubium, quin expressa oratione id significatiet. Nunc citrà orimem exceptionem diserte testificans: Ex operibus, inquit, non iustificabitur omnis caro. Vnde sic argumétati licebit.

Si opera legis ex gratia, & in fide facta meritoria essent ad instificationem : su caro aliqua instificaretur ex operibus, quam multi sint fideles qui per gratiam recte operantur.

Sed nulla omninò cato, ex operibus inti-

ficabiturtefte Paulo.

Eigo: Faifu eft, quòd bona opera per gratium etiam facta, vim vllanrhabeait inflificandi.

Pow.3.

Efaia.55.

bus, aut openum meritisad tantam hanc peruenit felicitatem . Nam quid aluid eft; fine openbus apud Apoliolum nifi quod apud prophera fine pecunia, fine vila commutatione? Age, & quam hic fibi rimam elabendi conquirent figuhilli Romani? Nempe, fine operibus, inquiunt, nostris quidem & propriis, aut fine lis que fidem pracedunt, vt Campianus, aut fine operibus le- Futilis enafie gis vt Oforius, at non fine operibus fidei, aut fine tophisarum. is operibus, qua divinitus ex gratia affluint. At hoc sophisticum nugamentum facile retundet fimilitudo prophetica, qua nullo modo coharebic, nisi onibus modis gratuita pateat salus absq; vilis operum quonimoung; przhdis Nam alioqui quid prophetz respodebut, aur qua interpretationem verbis illius affingent, vbi fine pecunia, fine pretio simplicher inbet comedere ? Quid, an pecuniam codem modo hic nobis diftinguet, quéadmodu distinguit opera?ve que propria se pecunia nostris parta laboribus propriag; indufira, eam ceu inutilem reliciant: que autem diuinius nobis à Deo suppediratur, hanc adeò no excludendă iudicant, ve nisi accesserit, frustra accedatur ad comedendum? O nugas fophilticas non arguments, led fibilis & anathemate potius Apoltolico profligandas.

Poterat hue accommodari quod ex codem Esaia. 52. Propheta, cap. 52. irreandemfententiam refertur, Gratis, inquit, venundati eftis, fine argento redimemini. Que verba quid alfud indicar, qua

spon-

DE GURTETO GRATIS

fpontaneam/troque expostram divinierga nos, fauoris immensitatem , citra omnem in nobis meteodi causam? Et vbi igini przesara illa monita instituiz instrentis , qua impium instificent coram deo, siquidem in nullos cadat instificatio (vr. ipst disputant) nisi quos charitas prius indita, instos dignosque vita atema reddiderit?

Adiiciamus insuper confirmandæ huic sentemiæ alteni ex Abrahamo exemplum vnde ra-

tiocinari in hunc modum licebit.

# Argumentum.Rom.4.

Opera Abrahz in fide & gratia funt fa-

Opera Abrahæ nullam habent laude aut gloriam apud Deum.

Ergo. Opera in fide & gratia etiam facta nihil promerentur apud Deum.

Verba Pauli fini-Are deterta a papifiis,

Quanquam non me clam est, quid glossaristi respondeant, locum hunc Pauli longe in aligenum sensum prater mentem Apostoli absurdissime detorquentes. Sic enim in hac verba comentantur: Si ex operibus Abraham. &c. Non excluduntur iis verbis à instificatione, inquiunt, bona opera Abraha in fide facta, neque oftendinu sola fide esse instificanum. Sed excluduntur opera legis sine side facta, quiusmodi facta quia Abraha non erant, propterea verè coram Deo instifica-

History dicing extuis operious tree Porro ten is dem yarbis (vealunt) probatur quod Abreha renounci & justi opera bongociam in fide for non inflificarent, ferfillud probatur, quod exfolis operibus fine fide Abraham no fir iufti-Seems. Hae illi His quid respondeamaliud, qua quod folenni proverbio decantari folet, Non concinit pfalterium cum cythara. Aliamens auteris, alia interpretis. Paulus ad Romafcribens, quim iam ance multis magnifque argumentis eniciffer, inflificari hominem fide, fine operibus, idem mox exemplo confirmaturus opera Abrahami in questionem vocat: Quartens quid igitur dicemus muenife Abraham patrem noftrum feeundum carnema Nam fi ex operibus instificatus fuit, habet quod glorietur, at non apud Deum, &c Primum quanam hac opera fuering de quibus agir Patilus, deinde cuius fuerint opera videamus . Respondent aduerlari, atque inter hos Campianus ille notter, qui cum non ita pridem, pro epit pento codem hoe Psuli loco, de operibus Abraha vi- lib.40 gerene, in respodite ferrur, legunus nimirum fues lefuites, opera quidem legis, quasonus fine fide de gracia geruntur, nibil habere quod ad in-Airiam conferant Carerum fanchiffimi viri illim apera, quum einfmodi non effent, fed fide & gra tiareforta, ideo verè coram Deo inflificatus dicisur ex fuis operibus non tamen tanguam fuis. Quidego audio? Itane ex operibus inflificatus alle, quem ex professo negat Paulus ex operibus vllam Ec. -119

Vilam habere gloriam apuddeum ? O mid an mi fatis id nouit Apostolus, diaini pariarche opera quam fancta & eximia freeint, que nee fide on rebant, ricc dei gratia? & tamen hart ipfa opena quamuis przelara, negat Paulus quiequant vas hille apud deum vel ad gloriam vel ad inflifeati tionem confequendam? Quod autem inflifica tus fit apud deum,id ex fide a ccipiffe, non ex es peribus Parlo iplo autore conftat . Credidires nim Abraham Deo,& impuratum eft ei ad iuftis ciam. Age, & qui conuenier igitur cum negame Apoltolo affirmatio istorum interpretum , qui ebritra contendunt, Abrahamum inflifi catum fuific ex fuisoperibus / quam è dinerio non aliò frecharrotius huius epistola fcopus, qua vcopera qualibet egrégia fanctoru à infliticatione femoeta fed vreluceat gramita dinini fanons benigni tes, erga pecestores, que inflittam fus tam libes salter addicat non metitorum dignitati, fed fi dei,non openmi, fed credendi in eum qui infit ficat implum. Qui infrificat inquis impiane. Co. terum excipit hic iterum Capianus veteremont fuo cotedens: primo, Abrahamű ex operibus in Aificath elle, deinde cur ex operibus fe iultifies tus causam reddit, eo quòd opera illius, non in eircumcifione, reque in lege, led onte circumcil fionem legernque promulgara, fide per gratians, facta atquideo deo eximia fuerint . Tertio de Copo illim epistole commentans, verba Pauli PCI-

proposal Phobisintelligi affirmat , comm total illurpitiols, sion alind ages Apollohis, quant ve ditemonias legis, & opera, qua ame fide in lege sur en loge folum funt facta fine gratia, eximará inflificatione: Sicenim disputat, attg hune in mo dum Cappiana habentohiecha. Que omnia, ve ab illo pofita funt , falfiffuna effe respon-

Quod affirmat Abrahamim ex operibus Adprimam obieinflum huffe, Paulus diferte negat, ratio aperes crionem respond refellit, resipla manifelte coarguit. Quorluna enim opus erar illi promisso semine, ac redempsore, fi iam anse ex operibus fuiller iuftus ? Aut quidopus; cur fides iam ante imputaretur el in inflitium, cui poftez infliriz laus ex operibus effer adindicanda? Porrò quam mors non iultitiz Ripendium fit, sed peccati, quo iure fieret ve mor as ille imperio teneretur, fi peccator non extitiffor Si peccator, quo modo ia ex operibus iustus? Quedair, operailla non in lege , neque fablege, fed ante legem fanciram facta fuille, Ad 2. obienies regatum divelim, ve quid lex fit, feire ab eo respons. licear . Qua finon aliud fir, quam norma, & rectitudo infittiz , qua ratione iultis esse quisquen potent, voi nulla fit lex. At quis vi lo virquam tempore vixit mortalium, qui dei legem fi non in tabulis discriptant, in mente inleripeam, in nauna ipla imprefism, in confeiencia insculptam non circumferat? Ac -# 'i t 25 17 if wort inter. Beijen at .. non-

á

19 (D)

nondum in faxeis tabellis formatas arat deceles gus praceptorum. At quidin illo decalogo monrali contingbatur, quod non in nantas iam anteclautum vir ille diuinus complectebatus, mm dedeo diligendo num de proximo, de non occides do, non machando, de honorandis parentisbus. & contingento allo de la deceles de la deceles de la de-

Ad 3. objectioné

3. Quod ad scopum attinet epistola aposto lica dici fatis pon porest, quantum ipfo à feopo aberrat Campianus, Quis enimparmanilius eff mentis, qui mentem Apostolinon perspiciat no huc fpectare, non idagere , quodifti fomniane Lefuitz, or allis open bus, fine pracedemibus, feue fublequentibus falutem noftran, aut inftifis cationemadiciban? Neque hac ei commilla oft legationis functio, vt cum Indris de poremoniis, aut cum gentibus de moralibus officils delltigaret, fed quemadmodum Petro designatus est Apostolatus circumcifionis, ital aulo concredi tum eft cuangelium praputitin hundfinem, no vi legem predicaror, fed fidem, quan prius po puguaras non a infinam operum (haquibus nulla confractalus)parefacerer, fed ve filium fuit um deus periphimacuelaret intergenses, vices lefte illud, trophaum latillimumque, nunciana pacis, & violona in codis parte per christum vis oftenderet : viimmenlas opes divina gratia uai anginalasopadarp out doffs, quan ipla info esperuis elles , longé lateque per antines ecclesias diffeminarer. In hoc siquide voca-

Gal. 2.

Gal

in hou dekus ille eft in Apostolicam hanc Tegationemi, ve in iplo printum milencordiam fliam clememillimus dominus lefus exerceret, Meinde periplim onmern elementiam fuam et- 1. Tim. 1. gapecoatores phous, non folum exemplo, fed e-Hamminiterie oftonderer . Iraenim roftarum Wipfolegimus,dammeffeith; ficut & exteris -Apostolis, ministerium reconciliationis, in quod Politiseft lle prices, & Apoltolis, acdotter I. Tim. 2. gentium, chriffe & veritate, vriple legatione fungens Christi nomine, omnes muitaret, acpre- 2. Tim. 1. conciliationem Arque hic pracipuns finis videdir & feopus, in quem non via modò ad Rom. Willols, fed viduerla posifficum incumbit Pauinwedectimentherio, inchipe vellungell-Ar 20 men gents imperatingsbiles dinking Ephef. 3. Wanter of the state of the stat Qualis in Deo, & chain verball influra operum, nul for facebarrigum com acamini mylicium, demodificationibus explottentianisqued Caprime Reintentinque co continutes fophiliz de fanfrice (copo Pauline epifole ad Romi variel De fenfu et fespo fanfres, fog che quamentale Apostolis'à insti- cus papisant Acatione)intelligat pro en purte, que compre- error. Tienche 9412444BTomilles Bellidicia grabus glori-And the land the control of the land of th Micepia, qui bas confidebane general de sou to Ec ij. Ime

S 200 %

2. Cr. 7.

Aids #

Zew.8.

Imo contra Paulus, quamlegen femount inflificatione, its sum excipite, non es folum ratione, qua commenias ludificat , dir opore ance fidem mosalis comprehends aled its cam excludit, ca niminum parte, que fimpliciecrien becillis per carnen videanir, turis in Indais, turis in gentibus, fue senatis, fue non senatis , ades przftandum ; que deo ad iuficiam facificatie. Eague caufa factum affirmat Paulus, cur deus proprio fillo millo lub (pecie carnes peccaro oli T. ... Boxic prefitte minion Flantaganumin

Quidnamquasopræfirit, nisi quod caropto-Rue noftes son poruit? ac depeccato condenneut peccaum per carpem. Per quam quesp paracin a Nolliam ne an filis Ar quis griquare runnorum quaptanis fide an grante habituali dum carnem ambulano, le des amdura e primum, ve nou aumen lemper computation, multis qui-dem modis imbenilicos, vinolem a supremio abnoxism trainique meste quisque queri poffit cum Apollole is Noui quad non habites in my hoe chingeme mes benum .. Fiellud nufor Reperio per legen volenti mihi facera bafer 6208 all murbinibe equitem idiar boilp enter

Nam quadde openibus fidem & gratis conforme international distriction in the second of the secon confirm polis quam à vicamillonant qui hac disputant, propius intucumur, Quadri venim

Ec iii.

purat, inflicia in adultis non aliter progigni, qua memoraribus fidem subsequentibus: Spectemus purate quam perclara nobis opuscula parturistibus beec smetz, marris Romanz Ecclesiz. Quandoquidem subsitulo catholicz fidei tantopere, glociantur, atque de charitate tam multapezdicant, que fit impletio legis.

Norman more ipfam, & opera infpiciamus
Romanorum pontificum, Cardinalium, Epilcoparum patiter cum amiuería collunie monachomuras lefunarum, y bi quazlo plus carris, aut
minus vera: germanacque fanctimonia: deprelemdas; quam in tragicis ifits parlonis, ac perfeneris panoruhus qui magnificis titulis, diffuente puntara; fublimibus mitris, purpuratis pileis, germmans annulis, folennibus votis & ceremaniis abiologam in ligionem profinentur quimi
es quinten ip a subil aliud quam bultuones pizrique agas pieratis. Nimis, id yenus accet infelix hic mundicumulnis, bellorum a perfecutionum calamitas non aliis magis autoribus cacitataquim iis ipfis, qui maxime le futuriales,
acvince catholicos nominant a quos maxime
conueniebat fuatores elle goncordia, & pacis
angelos.

Sed relicto hoc hominum genere cum fuis operibus et meritis, redeamus ad intermifia coruescepla quos fupra comemorani, qui vitro ad Bapulmu admiffi acquin gratia recepti funt per fidem

fidem millis omnino merins commedani, sene mentione quidem audita vilonari operim ; ill malorumforfan Quom minicro echfeneur Re dei illi lourad termille finalla Petto fanc bapes fati. Adde His Bonnehum, quem fides fola fine of peribus non folim bapanno dignum fed se ble redemfect coleftistegni, Accedichuicathe Carceratius, quent baprifaint Paulus Paulus del nique ple, office que Apolioli de publicani Cornelians familia, Zachians, Magdalens, tared Quod fill His fides fine Uper Dus fola far full ad baption grading curnoriced we will cause minus seit Serman with abund belleg bei beite ge

P4-174

Refpender hie Vega tom has tilling , Too Vega de inflisca, more la filis orini busadiuni quin faitle plentent than cumfide s aliaque que ad vicale & thores pertinebatt. Yerum responsio her Vega, quant Abarbaning of anne his hom ext good mater inco montando immoremur, Res pra Tatisper fe hiere Adulietam cum fice permientanviti वार्विक सावविकासका में भार प्रावधिक स्ट्रान्स ebility gin hat interfell. Cone in the sura hine cans of Hills of Hermittening Cam Hot commende de jam dictum eft superjus. Cum auteur poerie danifil he altiffquain admittorum deploratio, ipia quidemper le reum Migere porent, sique idone du reddere fulcipiende graffe, vema com a duris le clesious ipia per le miseruse no peren

ne

80

de in forenti quidem imultornimas in coletti Arthe total figuidem fider officialett, quevelo-Wvenia impetrat, ita noaliter, nee alis limpetrat Mifiafflicus & refipilceubasin Chife Hisenan potiffinia demillas à parre Christus von tin hat middin', veopemferarlaborantibus quarquet per fidern ad ipitim confiderant. In 1910 tria noof specianda occurrint, eadernque fais rite finshas de regionibus diftribuenda. Primum ve duid mediator agar, quid prafter fides, quid no Manin deploratio efficiat, videamus. A Mediatore, earquanti a capite & fonte omnis in nos fluit falutis deriuațio. At quo modo, ant qua causa servat il-Chquaras per fident respondes." Quofnam ergo, fi toges, iternim responden. Agentes suz Catione ad le attrahie Cuid erge, an iles propde permindinem lettise dominas Prior arbitros. e ad frenim perculturally in grandfitte dete. paline militim veniar, Hum fertiableur deploratione Month Telerum Philitine gendum. Imo qua ominio venice a d'Chriftim potent, nis prita senda fir falus? Atque iffurt quidom praffar non potententia, fed fides Non enim antila poenisch is silinil agrindo, fed fidesell, que levistoren mobisapent, que confumad eum dirigie, que falutentabeoobiner: imo que falus ipfa fie labolantibus: Ita entin feripuim legimis : Fiec eft VO-

416

Zacu.3.

volunces dei, vonneisqui videt & credit in eura vitam habeat eternatu. Et quo fatis di quere anbitror, qui d'poenitentes, qui d'idei tribuendum fit, quod ad infilicacionis qui dem caufam artice. Nece enim qui pomituit eum, qui peccanic ideo peccato ignofettur. Sed quia qui minil peccatiti, moraum effetto peccato, ideo peccatore parcitur, non propuer actam pomitemia fed propret fidem, qui ecceditur in eum, qui mortuus est pro peccatis nostris, estionem nostram.

In Fide whi contingitur cum operibu Whi

non coninngitur. Toue de porhitantia nactenus Porto quod -adreliquam vità conformationem attinet ref fejo nihil elle conueniennus, qua ve odes, que rede in Christo institute fit, adiunction habeat charitatem cetetaq; piarum actionum officia, conclus quoing le portigat advertedirell la becenifides & charitas in quo neceffatio shills guent Haber in quo & feingarus neoeffe fit Xbi en de pagitur de fallure, de justificatione de justibus fols viges, vales, ac vincit, later homines we ro whi cum hominibus agitur in wita niminum julificatorum in populatibus officis, in action wirmiris, arctiffina coit fidei & charitatis counex losquarumaltera,nifi cum altera confociata ne confutere quidem poterit Quocirca fuis ifame m' tis

Rem.4.

h & finibus metienda funt, ve quid fidei, quid operibus debeatur, veriq; quod par elt, tribus, mis . Vienim longillime remouenda eft pettifera illa Eunomitintania, qui piis operibus ta ini Aug. de hare micus fuife dicieur, ve nibil referre putaret, quo beiel 54. quifque modo vitam ageret : ita nec minus rusfus cauendum, ne Scyllam hanc vitantes Eunomianam, in alteram zque perniciofam Charybdim papisticam impingamus, cum pontificiis 1-Ais pleudodoctoribus, qui confula coniunctione ita limul ilta conucluunt, ve neg fides abique operi forierate,neq; opera fine fide suftitiapariat Sed hanc conjunction facile diffipabit (cripaura amoritas. Nam si fides non fola ad salutem eredentes prouchat, nifi cum excellenti vitz fynperiente coincia, cur ergo no coinxit illa Christus qui dicis simpliciter. Qui credit in me, habet visem greenam Cur non comunxit Petrus, quum ex testimonis prophetarum remissione pecca- Joan.6. in nomen clus ? Cut non conjuntit Paulus, voi Ad.16. Carcermin in fide inftitues : Crede, inquir, in dominung lefum faluus eris nu & domus rus plura possent cumulari consimilia, hac interim breuitatis studio notasse sat suerit. Galatarum nota aft historia qui per pseudoapostolos abducti non simpliciter abiecerant Christum , necexcludebant fidem in Christum, sed bona gredetiti opera fidei volchát adiligi in articulo infificatienis coram deo, ad vitam aterna. Quo nomine quan-Act

Peratur Printene hoe quiden mode fittenenon शांडि(जार तथा। तिले सामितिया, उत्सर्वा अप्यापति

tatis liudio notalie fat freelt, Calatarum flora -rich shar in silot fisher and control charge behicht Fides vina eft, ique infificat, madabula Brgo. In milliferndo fides norreft forshour corum ne san Arabi Arabino De orromine

- Hydrichti Comegnitio

possent cutoula.

Ar-

Self, 6, cap. 7.

148

Objection: bis D. Pauli. Respons.

> PORM. 6. Action administration of the design of the little or the late openible red day bet chammen of

> > quan-

Argumenum merko improbabunt dialecticorum scholz quod ab eo, quod est á non causa vacanta Sophisticum dichur. Respondeo itaque ad majorem. Fides que vitta fit, non el fola que solitaria fine charitate. Verum est in operando quiden, fed non in inhificanto. Quare gooded caufam & officium justificandi attinet, minime ex eo sequitur conclusio. Ergo in iustificando sidesponet fola fine charitate. Porró quedad minorem (poctat Bith fides que inflificat vina de caturs ratione bonorum openim, at non ratione tamen corum openum infilicat, fed rations fola objects quod quia fides fola fine charicase amplectitur, ideo fola fine charitate fides vim inde. acaipitustificadi . Quòd fi in vno codeq officio dino ingenda fint, questire aliquo modo fimul infiferente fugifiquiq funt, ira fier or qui pedes habeat, oculos aures quia hac membranon habet folitaris, idea non folis pedibus ingredi, fed oculis act bulare auriculis etiam ceruere diceretur, ve supra monframm eft Nec alicerres habet in fide charitate alufque virunibus. Que licet per gratiam infulmeidem pariter subiecto inhareant, as propriis taman officiis fingulæ diftinguntur. Quod Fides charies reigiturad munus iustificandi attinet, fi quaratur, liquz queviruna quid noscum Deo in gratiam redigit, vitamque, quaternus comunzzernam conciliat? Respondeo fidem effe, eam que folam . Si quaras quòmodo? Respondeo, per Christum mediatorem Rursus si roges, quabills faides? Non que ociola fit, aut mortua, respondeo: ver.

respondeo: fed que viuida existar er operofa. Porrò fi scire vis, quibus notionibus fide veramà falfa dinofcas? Respondereibi D. Paulus & Que vera eft fides, ea per charitatem operatur;

GFIDES QUID, UBI, QVO mode operatur per dilectionem.

VEd subeum hic circumstantiz diligenter explicade, ve quid opererur fides, Vbi, qua ratio ne operatur, excuriamus. No enim vno codeque modefides vbiq; agit. Aliter agit illa apud deum aliter apud homines. Per charitate quide operatur. Verum eft, quod ait Paulus, fedeo fenfu, vt a-Fide per diberi. pud homines fohi id intelligatur, minime upud deum. Neg; idé efficit hic illicq; fides nec code modo. Apud homines fiquidé operatur per dile-Ctione. Apud deli verò no per dilectione, fed per Christu folu, per qué, quas quaras qui res estreire fides, admirandum eft. Impetrat, exorar, reconciliat, iustificat, luctatur, vincit, regnat, triumphat. Arque hac sola transigit fides non apud homenes, sed apud deum : non per charitate operans, fed per christu dominu nostrum. Alud igitur per christu, aliud per charitatem operatur fides : per christu faluté cociliat, per charitaté legis obedit tiapræftat. Quid?plenane? No arbitror. Imperfecta ergo? At ea ad infliciz & faluris cumulums inefficax fit oportet. Et vbi nunc excellens illa via tæintegritas? Vbi charitatis meritoria ad falute cf-

enem quid ope-Pater, vbi, & quo efficade? voi Tridentini decreti affertio, que ininium tentim iustificationis fidei tribuit, formali vero eius caufam fratuir effe charitatem, feumos uam obedientiam, quam institiam in nobis inha rentem vocant, qua non modò reputemur iusti, fed vere infti & nominemur, & firms coram deo. addito infuper terrifi-

co maranatha, fi quis contrà sentire audeat. hominem instificari vel sola imputati-Que doctrine ratio fi one institue Christi, vel fola peccaadmittenda sit, quin e- torum remissione, exclusa gratia & cha sdem opera vniuer- ritate que in cordibus deffunditur atq. fam parives tollamus illis inhares: Aut si quia dixerit gratia myflicæfcripture ana- qua iuftificamur effe tautum fauerem logiam so fundamen dei, anathema fit. Si quit dixerit fidem. tareligionis nostre om instricantem nibil alindesse quim fides nie couellamus. Quod ciam dinine misericordie peccata refienim ita habeat falu- mittentis propter Christum, vel cam fieismoffre conditio, ve duciam folam effe,qua instificamur, Abemefactis nitatur, non nathema fit Seff. 6. Cap. 2. gramica folum impu-

è.

14/

.

.

tatione, vbi tunc iustitia illa, que fidei tribuitus toties apud Paulum prædicata? vbi diserimen legis & Euangelii, quod nisi accurate obserueeur, non aliter in scripturis excutiemus, quatalpe & vespertiliones ad meridianu sole. Vbi deinde antithesis illa paulina inter iustitia legis & fi- Rom.4.1 1. dei?inter gratiam, & debitum ? Vbi exclusa o. Rom. ?. peru gloriacio? Vbi fides ad iusticia Abrahamo Rom.4. impurato qui denice cu Triderin, illis plebiscitie

con-

Trid. Concil.cap. TT. Siquie dixeris

432

entilabit, quod audimus à Paulo i Ninguesti, tijerodenti verò in enun qui sultification in sultification in

Ar Prophetis ti

Pergamus modoad prophetas, ve fiqui suans gelica autoricate feripusque Apostolorum mis nus commoucantur, at liquidiffimis prophetatu reflimoniisvel respodest siquid habes, vel ocdate Primumque vi hincoxordiar, peto abita, quino gant fatiselle ad inflificationis fecuriente, quod Christus pro nobis omnem impleuezitius dicismi, shift infra infuper accedet inharcatque noble ius flien, done ipfius in nobis formata, que formalicerathos reddat, legidatiffaciat, vitamque promereaun Quodfitafit, peroab iis inquam, et quis de fatu falutis funcerus ynquam in hae vita fututus fit.Si negant vbi tum paxilla, si gane diumin spiriturfancto, enius tam frequens incres buit mentio in Propheticis & Apoftolicis literis. Vbitausilla in libris Prophetaru toties decatata? vbi gaudiir & laticia fempiterna, qua Efaias pro phetasuper caputo, minatur illorum, qui redepti demino venier in Sion cum laude? voi via illa earn directa ve ne fultifi veline, per earn fine aberraturi? Vbi vox illa Propheta euarigelifantis pacem, annunciantis bout, colorantis popularis fuum, -men

Esai.35.51.

fuum que sublate omni timore do lore & gemiei pauldas & conterritas confeientias genua de-bilia manus diffolutas cofolidateimo beltias iplas agri & firuthiones prouocat ad glorificandi.

Quod fi in dubio & incerto metu noltre adhuc fluctuet conditio , nec alia nobis propolita fulperanda laluda firmitas nun in ea inferia qua infira nobis iplis inharest juxta fancta matris Romanz eccleliz catholicilmum, vbi ninchducia illa voi confidentia, de qua prophetat l'IETE ; mias : In diebus inquirillis feruabitut luda et 1 f. ferem. 23. rael habitabit confidenter. Rurful que in cande fensentiam Ezechiel do pase eccleliz funita pos nuncians : Et faciam in eis inquit, pactuni pacis; & qui habicant in deserros ecuri dorument in la tibus: & crunt in terra lua fine timere. Et mox fubinferens: fed habitabunt confidenter ablque villo terrore. Eodé pertiner quod El sus populum Melliz a meth & trepidatione ad focuritate inuitans toties lubet, ne timeamus, Ne timeas, inquit quia ego recum lum Et rurius. Noli timere quia redemite. Quin & idemiterum, Noli timere ferue meus lacob. &c. Concinit his vox Sopho niz codem prophetans (pirity : lauda filia Sion. inbila lirael,& exulta in omni corde filia lerula-lem Abibulit dominus indicium tuum, auertic inimicos tuos. Rex Ifrael dominus in medio tui, po timebismalum vitra,&c. Age & quo modo tanta hac colcientia pax & lecuritas toties in prophetis ingeminata, cum Romana illa trepidatione

DE CHRISTO GRATIS

confestio Que enin sperandifiducia, vhimens non vacasment, conclus, funt in in certo politar Quo enim modo non incerta ipes, fiquide ex operious non ex grainita donatione falus fit expe

Ctanda?

Quanquam neque hat co a nobis differin nir duar illud nelciamus aut denegennis fandtncationem & renouationem, quaq; him perma natical differences a christi beneficia permere dua recellario pus omnibus Christianis molienda fune Verum non ille est huius proprie quellouis flatus. Non enim hoc loco de vicalla es agine. Non virum przflanda fincchii. Manz pietaus efficia; fed quum præflantur, an sadem tanti fint apud deurn, vt. falutem promeresour, deum humano generi offenium recon-elliene: An humamodi fint virtutes, feu bona o pera dur in ludicio dei confifere queant ve non damiențiir iuxta rigidam legis fententiath? An in ferils paporibis nuto eis niti licear, culando a giun de ardua quaftione, vt firms filii dei, vt immonafi gloria potiamur. Neque ideo tamen falfum id elt quam diu in hac vita agiun in credendbus plan viuendi fedulitatem, que peresti licentram excludat quamaxime requiri Sed quomodo requiratur, advertendum eft. Si ad obedichita necellitatem cenfeas, verum eff. Sin ad faludis & vita autoramentium, nihil falfius aut pefilencus, qui ea non mentis noffis acquiritur, fed

giorism obelina Deceli itas.

fed immerentibus arque indignis donatur, tumque dupatur, qui percatores adbuc repenimur, vi omnis in co laus dinina milericordia chiorat, non noffronum operum, quarreconciliationems dei vi fructus (equipitur, non efficiant.

Itaque vi iam ante admorai, securi miliae fapius admonearium est, in nocobedientie cutcis litalia, quo minus friem necellario comiten. tur. Sed neque nurlus, ita admitti , ve fidem ipla luo munere ac dignitate excludant, vi eminentem opulentiam grariz dei que est in Christo Ie-surelidaaren gioriam crucis Christi obseurent. vr perturb atis confesentis confese tonem expi-ant l'anacque doctions quam refleuerunt mobis Apostoli, commipant synecutation. Que quim omnem salutis nostre rationem, non aliain re, quamin folo Christi beneficio constituat, tacitis bonorum iudiciis affimandum relinquo, ytra rectior videatur sententie, corum qui sola fide, an qui in sola iusticia operum inharentium cunctas saluris nostra spes opesque definiant,& qui folam fidem vocant temeritatem. Certè si spiritus Christi Laodicenses illos perferre non poruit, spec.3. qui falsa institiz suz persuasione temulenti, qua deformes & egeni in fumma nuditate effet, minime intellexerunt : quid de spiritu Romani huius catholicismi, totaq; hac theologia quid iudicandum sit, meo quidem iudicio haud obscurè li quere potenit. Faxit Christus opt, maximus, voi-

geni-

De Cuntero GRAFIE

36

genitus dei filius Regu Rex vitz vindex, falutis noftre autor et affertor clemetiffimus, coli decus, fplendor paterna gloria, pro inexhaulta fua pietate cuius lempaterno imperio contingnitur ec que in ecelo funces que in terre, vi mileri nos mortales, 'quos natura modis omnibus inopes, mides, czcos planeque perdires in hane produs it mileriam, phius returni beneficio ac lauke do nari innenibus core fitti oppuis amplifican falu ear fpiritis ini ductii prouecti, crei camus in illo quotidie magis ac magis, nec vnquam ab eo denciamus incenta fide, purque operibus sugar posspre quest perseniente traide ipijus Regno in felices las plenz immorralitatis fedes reepiamin, vol vinit ac regnat pie cum pa-zidon imagnas (CA)) antigio 300 me. Aportoli, corrempant voires of the recognition of the policies of the recognition of the orane in folo Christi benchicio constituat, tacitis bononun iudiciis assimandum relinquo, rectior videatur fentencies, corum qui fola fide, an qui in fola iudien openim inharentieni cundoutaints notire fpes opeique definiant, & qui Salamidem vocantte beritatem. Cente il fillitur Christi Laodicentes illos perferre non ponit, se pe qui falla justicia tua perfuatione cemulenti, qua dan more Regeni in immenta nuditate coller, min name intellexerunt: quid de spiritu Romani inuius carbol c fini rote q: hac theologia ou'd it utcandein fit, met quidem judicio hand obleme le seere potente, haxie Christus opt,maximus, vni-L'ai-

## LIBER QUARTUS;

## IN QUO SUBSE-

CONCIO EXIMII DOCT. D.

Guliel. Fulsii, de duobus Abrahæ filiis, ex D. Paulo, Galat. 4.

De lingua populari, in Latinum fermonems reddita per Ioan, Foxium.



CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF

Ostquam de legis abrogatione, & justitia fidei grauiter, copioses; disserens hactenus Apostolus, permultis idoneiss; argumentis abundé demonstravit, non ex lege, sed ex sola Christi fide, omnem constare justificationis nostra fiduciam: cò

nune rediit, ut à rebus ipsis, ad homines sermone deflexo geminum ipsorum statum ob oculos depingat. Primum illorum, qui ex operibus legis contendunt ad salutem: Deinde corum, qui in sola Dei misericordia unice acquiescunt. Quod quo manifestius eluceat, exemplo rem explicat, de duobus Abrahæ filiis petito, quo Galatas suos edoceat, quid rediturum ad se emolumenti sperent, si pergant ita, ut'cœperunt, relicto suavissimo Christi jugo, præduro legis capiltro cervices submittere : nihil nimirum aliud, quam quod Ismaeli accidit, nempe, ut pulsi ab Ecclesia Dei, cœlesti prorsus hæreditate excidant . Contra. qui hæreditaria hac possessione potiri studeant, non ur legis servi cum Ismaele, sed ut filii promissionis cum Isaaco, eam percipiant necesse sit. Primum itaque disputans Apostolus de legis usu ac officio, ex ipsa lege errorem Galatarum coarguit, oftendens quam inscii atque ignarifint in sua ipsorum lege, quam tanto studio profitebantur, in hæc verba cos compellans.

Dicise, inquit, vos quisub lege esse vulsis, quum nulla vos Vet. 21.
cogatnecest tas. An legem ipsi vestramnon audirist nunquid
legem non novistis vestram? Imò equidem satis video, resq;

Gala +

3

Libertas ex operibus legis quafita rectiffima via adfervitutem.

sofa nimium indicat, legem vos profiteri, quam prorfus nec sapitis, nec intelligitis. Nam aliocui fi genuinam vim legis, finemq; ipfum, quo vos ducatilla, unde abducat, commode exploratéque perspiceretis nunquam ram cupide & fitienter vos illi in servitutem addiceretis. Videmini forfan ex fludiosa hac legis observatione, viam vobis munire ad parandam libertatem: quum non alio majori compendio aditum vobis struitis ad perennem servitutis captivitatem. Præmium fortaffe aliquod libertatis apud Deum vobis pollicemini ex susceptis legis operibus, præclarisque vitæ vestræ meritis, quum interim periculum sit, ne hac ipfa ratione amittatis, quod gratuito ipfius munere vobis accipiendum promittit divina benignitas, si sic aspernari pergitis, quod gratis ab illo offertur. Cujus rei si causa pervestiganda sit, constat hoc quicquid oneris est, non aliunde proficifci, quam ex legis non probe intellecta ignoratione. Nani alioqui quis aded fine omni mente infaniret ut prudens ac sciens viam sibi intercluderet, ad perfruendam tantæ felicitatis dignitatem, feg; in infinitam fervitutem ultro precipitaret ? Ex quo perspicue liquere possit, quam perniciosa res per se existat caca ignorantia, quam cæci Papistæ matrem solent devotionis statuere, quum parens sit potius omnigenis erroris, nutrix univerlæ superstitionis depravara doctrina, pestiferas; idololatriæ leges & seminarium.

Ignorantia excamater Papisticx devotionis.

Atq; in eo sapiunt haud stultissime prudentes isti in sua generatione Papistarum filii, qui mysteria religionis sua quam paucissimis cognita, atq; a multitudinis noticia longissime remota esse curant sedulò. Quod ni facerent, haud equidem addubito, quin magna eorum pars, quos possident hodie errores pontificii, si apertis oculis res ipsas introspicerent, haud minus præstigias has Romanenses toto pectore aversarentur, quam qui serpentem domialentes pro avicula, aut qui hausto veneno, loco medicina, aut auro pro carbone commutato, errore tandem deprehenso, postea vehementer sibi ipsis displicerent.

Jam verò papistico huic generi, qui pontificiis his ludibriis sic affiguntur, quid ego aliud dicam, quam quod Paulus quondam suis Galatis, itidem & ipse totidem

verbis

verbis eos adloquar : Dicire mihi vos, quos delectar tan- Jugum poni topere jugum pontificium, satisfie scitis, Papismus hic ve- tificium. fter quid ferat quò vos ducat, quò tendat deniques Quod fi certo vobis constaret, equidem sic mihi persuadco, ne- papismus minem effe vestrum, qui non à Pontifice, ejulqueinstitu- que ducas tis toto abhorreret pectore. Sed o rem miram & miferam! denique, Papismum hunc vestrum tam pertinaciter colitis, cujus tamen nec finem,nec rationem certam cernitis. Ideoque non cernitis, quia scire aut non libeat, aut non liceat quidem. Nec mirum. Qui enim potestis aliter sub his maxime didascalis ac ductoribus, qui summo id habent studio ut quam minimum sapiat arque intelligat Christianorum vulgus, quò tectius ipfi peragant myfteria fua iniquitatis, subverentes ne si percepta scelicioris doctrinz cognitione, plebs diuturnis jam tenebris affueta ad lucem aliquando veritatis oculos aperire, veteremque excutere inscitiam inciperet, fieret hoc pacto, ut nihil jam ipfi offutiis suis ac mendaciis proficerent amplius. Eoque nec ipsi vos instituunt, nec à nobis doceri sustinent. Hincque tam crassa, tamque erroribus obnoxia mentium vestrarum cacitas, & oculorum obtenebratio: qua fit, ut quid refte credendum, aut colendum sit, parum intelligatis, qui quo modo Deum recte colere oporteat, doceri nec vultis, nec quid inter Papismum, rectamque fidem intersit, audire fustinetis.

Verum enimverd, ut ne nesciatis, que certa ratio, quis finis, & scopus sit pontificiæ Mystagogiæ, quam adeò religiose profitemini, minime vos latere id velim, quod certifimum comperietis, universum hunc Romanismum vestrum haud alid spectare, quam ut a Christo transversos vos in profundum abripiat, prorsusque à Deo vivo abducat, ad quem nullus omnino patet aditus nisi per Christum filium. Nam ut controversiarum omnia genera, quæ permulta quidem illa inter Christia. nos, & papiftas agitantur, brevi compendio in unum velut Summa Pa caput digeram: quid quafo nos concionando, scribendo, piftica donitendo captamus, quid agimus aliud, nifi ut folus Chri. arine què stus unice perfecteq; omnium servator, redemptor ab om\_ tendis

## CONCIO, DE CHRISTO

nibus suscipiarur? Contrà vestra papistica dogmata quid spirant, quid inculcant, quid spectant nisi hoc unum, ut ne solus duntaxat Christus regnet in sua Ecclesia, ne solus ille suo unius præsidio nos servet , redimato;, ne solus ille fummus ac unicus nobis Sacerdos existat, qui unico solum Sacrificio femel comparato pro peccatis nostris dependit, quod faris fit: ne unus ille ac folus pro mediatore, atq; advocato sufficiat, ne in solis ipsius scripturis sat positium esse videatur, quo instituatur fides ecclesia? Verum ad plenius perfectiusq; absolvendum salutis nostre negotium, cum Christo pariter adiungunt Papam, missas papales, propria meritorum opuscula, sanctorum merita, & invocationes. Adde huc ceremonias pontificias, traditiones, concilia, decreta, & decretalia, indulgentias, divorum statuas aliay; id gentis varietate ac numero infinita, que non minimam gloriz illius partem, quæ Christo soli debetur, illi prorsus præripiunt, aliog; transferunt, non sine manifesto impieratis sacrilegio. At longé aliud resonat mystica sanforum Cantio in facris literis: Salus inquiunt illi, sedenti fuper thronum Dei nostri, & Agno. Vox omnium una est corum, quotquot per Christum servantur. Cui non minus itidem concinit omnium Angelorum & beatarum mentium H' συμφυχία, concordi confessione acclamantium: Benedictio & claritas & sapientia, & gratiarum actio, honor & virtus, & fortitudo Deo nostro in secula seculorum.

Apocal yp. Cap.7.

Apocalyp. Cap. 7.5.

Admonitio ad Papistas.

Hæc etiam atq; etiam apud vos perpendite viri papiste, fimulá; hinc cognoscite, quid intus veneni tegat hic papilmus vester, priusquam mors hinc vos abreptura sit. Atq; ut hæc una politio exempli gratia à me deprompta, atque ex immensa farragine cæterarum controversiarum petita abunde vos admonere poterit, quid de reliquis omnibus institutionum vestrarum principiis & fundamentis sit estimandum: ita haud difficile fuerit in cæteros omnes errores vestros ordine disquirere. Sed ne in longum abeat oratio, fat erit unum atq; alterum brevitatis causa delibasse.

Corruptio nicz apud Papiftas.

Primumq; liceat hoc à vobis percontari, qui in cœna cana domi- myftica corpus ipsum Domini, non myftica ratione, sed naturali; non fide, sed sola gula: non mente, sed ventre: non fignificante mysterio, sed oris dentiums; ministerio

**fuscipi** 

fuscipi à vobis ac confici contenditis fatisné percipitis, que hine portenta absurditatum conse quantur ? Nempé permagna quædam res vobis videtur, fi beatiffimum illud domini corpus, quod pro nobis litatum est, in sauces recipiatur vestras. Atqui si mica vobis inesset sanæ mentis, multo beatius duceretis, Christum in internam vestri partem, atq; intimos animi receffus fuscepiffe, coq; suscepiffe modo, quo semel admissus nunquam deinceps sit inde recesfurus. Habitat siquidem ille in cordibus nostris per sidem. Hohef. 1. Hucq; omnis nostra spectar institutio, qua Christus popu- Christus lo proponatur per fidem digerendus, non in ventrem, ubi quo modo denuò ejiciatur, sed in animis trajiciendus, ubi cum ipsis digerendus. maneatin zternum. Quefo quid hac interpretatione illustrius? Quid conuenientius? Contrà verò corum sententia, que in carne duntaxat heret facramenti, quid dilucius, quid infulfius ? Quippe quæ nihilo plus fidei, quam infidelitati tribuat, quum juxta hanc affertionem eque fiat,

ut impii corpus domini participent, atq; pii.

Atque inquies, non permanet Christus cum impiis. Sane, ac ne cum puis quidem, juxta hunc edendi modum, quem vos fomniatis. Sic enim affeveratis, Christum in Abufus &ab iplum quidem stomachum transmitti, cæterum quousque furditaspain stomacho penetret, quamdiu permaneat, nondum à vo- pistarum in bis definitum est, nisi quad uno fere consensu, in co omnes ulu conz congruitis, Christi corpus in corpora nostra transfusum haud diutius perdurare, quam ipla permaneant fignorum accidentia, panis videlicet & vini, que in ventrem semel accepta diu illic residere nequeant. Quanquam neg; in uno hoc omnes clauduntur abfurditates, que ex crasso hoc manducandi genere necessariò consequentur. Siquidem dum Christi corpus in tantillum unius paniculi frustrum contruditis, rursusq; hoc ipsum in tor tam diuerla fimul loca diffunditis preter omnem nature conditionem. quid aliud quam veritatem humani illius corporis cuertitis, quot ex eo nascuntur absurdissima incommoda, ipsi quæso cum animis vestris deliberate.

Primum non solum fundamentum nostre per Christum redemptionis convellitis, sed omnem etiam resurrectionis spem, & assumptionis gloria prorsus evertitis. Etenim que

nobis redemptio, que resurrectio aut gloria expectanda ex Christi corpore pro nobis moriente, resurgente, & afcendente, nisi ex mutua conjunctionis similitudine, qua factus ille caro de carne nostra, & os de ossibus nostris communem ipse eandemq; per omnia nobiscum, excepto duntaxat peccato, corporis naturam induerat, in qua paffus est pro nobis, in qua & refurrexit, quam & in calis fecum subvexit. Sed non vacat huic contentioni pluribusimmorari. Unum adjecero, in quo peto similiter mihi respondearis. Diciteamabo, qui in obeundis facris, nihil peragi: nec in templis audiri sustinetis, nisi ea lingua, quam plis Papilla- populus minime intelligate Sciulne latis, latinus ille cultus vefter quid mali apportet? Age, ut id fingamus, ignota illa lingua niful recieari alaid, præter scripturas sacras & pias procationes : at Paulus tamen Apostolus ad Corinthios feribens aperte teffatur, nihilin publicis audiriccetibus oportere, nili quod ferviat ædificatione.

Cæterum obmiffis interim Papiftis, ad Galatas fermonis digfeffionem revocemus, Dione, inquit Paulus, Ver, vos inquitti quibus tantopere cardi eft in legis fervituem berens implieuri, an non legem ipfan andifis: an non legifis legem &c. Velut his verbis lubmonens, ne aures temore præbeat iis, qui humanacommenta; & traditionum fabulas non feriptasjextra legem populo ingeretent, verum ut in legem ipfam poisus interidant aminios . Irrepferant enim ille pfeudoapoftoff nonnuth; qui Galatis sedulò perfuadebant let is observationem cum tide Evangelica conjungi necellario cum Evange oportere, non duod à Christi fide quenquam prorsus ille avocabant, fod enm fide Christi , ritus legis Mofaicæ pari

necessitate conjungendos concendebant;

Contra hos toto impethopponie fe Apostolus, sedulò moners fuos Galatas etiamarq; etiam videant, quam rem agant, left fequantur, non quod fucati ifti Nomodidafcali deblaterareteverum un ipla porios legis scripta in cossium adhibentes prudenter expéderent ; quod dictaret Dei lex, utrum ea talem conifluram Moliscum Christo quale isti affruebant; approbaret; an fecus? Nec diffimilis hodie & nobisincidit, in cadem prope controversia, cum papisticis noftris coffictatio, miliquod higaquam germana tobe-

Ignota lingua in temrum.

Preudocatholicino firipapific quomodo cum fpeudo. apoliolis Convenient.

Plendoapo.

ftoli legem

lio conjun-

gentes.

les

les Antichristi, non paulò tetriores illis, quos dixi pseudoapostolis, videantur. In eo autem utriq; pariter junctulima sane oupemia conspirant, quod opera cum Christo, merita cum misericordia, hominé cum Deo, in negorio iustificationis comisceant: nifi quod pseudoapostoli illi seductores minus aliquato nocentiores Papistis istis videantur: quòd opera legis adjungat quidem illi, non nisi quæ à Deo ipso simpliciter prescripta sint hi vei ò non que divina mãdat prescriptio, sed humanæ supererogationis opusculis Opera supere gloriantur, eaq; ad coparanda falutem non exequant mo- erogationis. dò cum fide Evangelica, sed etiam preferunt. Utting; in co tamen erratur, quòdutraq; pars justitiz caulam in observatione legis costituat. At multo gravior Papistaru accrescit blasphemia. Siquide illi etsi justitiz summa in cere- Summa i umoniis fallo opinionis errore collocabant; at hujusmodi he slitte in ceiplæ erant, quarum observatio à Deo ipso autore instituta remoniis collocata satq; ad tempus mandata fit. At quanto his craffiores no- pud papillas stros hodie Papistas meritò dixeris, qui suis ceremoniis, que nulla habent omninò divine autoritatis prescriptione. Siguidem circumcifio, pascalis victima, caterag; id genus facrificia, ritulo; legales prioris testamenti etsi non in hoc parabantur, ut durarent perpetud, tamen indubitata trahebant ex diuina constitutione defensionem. Contra verò Ceremoniaaqua hæclustralis, panis pontificiæ benedictionis, pere- rum ritus in grinationes, ceteraq; ejus monetæ parerga nec Deum au- pontificia torem habent, nec divinum vei è virum, sed ab autore An- ecclesia & in tichristo, summo Dei Christiq; adversario profusa sunt.

Quæ quum ita habeant, vobis proinde videndum, qui paratifub lege esse vultis, quo tandem in loco stationem figieis, ne putri fortassis innixi fundamento ruatis in præcipitium. Nam si justitia per legem comparatur, ex ils certe operibus legis, quæ à Domino iplo præcipiuntur, promanare necesse est. Aut si ceremoniarum obfervatio justitiam conferat, hujusmodi ceremoniæ sine oportet, quaru institutio à Deo autore proficiscitur, quum ramen de iildem iphus ceremoniis non rite lecundum iphius voluntatem administratis, quid ipse dicat Dominus, no ignotu est. Quis, inquit, he requisivit de manibus yestris? Si nihil tum juyabar ceremoniarum cultus Dei ipfius man-

dato suscepto, quid de nostris sperandum ceremoniis, humano folum ingenio ne dicam superstitione, excogitatis? Quod fi verò Justitiæ remunerationem ex operum & ceremoniarum perfunctione referendam vobis existimetis. arunde eam percipieris? An non ab eo qui certas vobis regulas ac formulas justitiz præfinivit ? Quapropter si in operibus legis & ceremoniis justificationem statuitis, quæ fint igitur illa opera legis & ceremoniarum, prudenter ut cogitetis, ritéque ut observetis, curandum est. Neq; enim alia conditione promittitur à lege remuneratio, nisi quæ legis sut, rite prestatibus. Qui fecerit, inquit, ea, vivet in eis.

Quapropter si quid ex legis obsequio sperandum putetis emolumenti, non quid extra legom dicat vulgus Papistarum, sed quid ipsadoceat lex, auscultandum est. Tum ea maxime in re, in qua utriq; pariter & pseudapostoli, qui Apostoloru vixenint temporibus, fimul & nostri hodie poritificii, communi erroris consensu conspirantes, opera legis suaq; merita cum divina misericordia ineptissime confundunt arq; commiscent. Quibus ego hominibus quid dicam aliud,nisi illud ex Paulo atqi cum Paulo: Dicite, inquam, viri queso praclari, qui deserta Enangelica gratia libertate sub aspera legis pedagogia servire iterum vultis: quid an legem non audizis, aut si anditis, rams legem rette intelligitis? Ecquem locii, aut fententiam, ex toto legis contextu, quisquam vestrum mihi produxerit, ex qua dissonam hanc disjunctissimarum rerum confonantiam, legis cum Evangelio, operu cum fide, Mosis cum Christo, meritorum cum gratia, ad salute constituenda aftruere liceat? Quod si ita stat vobis sententia, gratiz con. fieri posse, ut natura legis ferre ac pati queat connexione junctionem, hanc operum & gratiz, misericordiz & meritorum, age fruamini judicio vestro, licebit, justitiamé; inde petatis,unde commodissime parari posse videbitur. Verum enimverà quum ea legis propria vis & natura existat, que non perfunctoriam, sed perfectam omnibus a numeris absolutam in eo obcdientiam exigar, qui velit ad veram justitiam contendere, quid agitis, quælo, aliud nisiut vobis ipsis veram illam invideatis justitiam, quæ Dei est, dum propriam statuere quæritis, nec subjici vobis libeat ei justitiæ, quæ in Deo sola constat per fide lesu Christi? Itaq; dum in neutro

Legis namranon fert operum &

confistitis, sed inter hæc duo vosmet librantes, partim Christi præsidio, partim ex operibus legis, justitiæ fructum Nulla consectemini, eo fit, ut utring; frustrati, neque per Christum, junctio leneg per legis opera fitis justitiz compotes. Lex fiquidem tiz iurationeg; transgressionemullam admittit, nec gratia Christi fa- ne justifitisfactionem quamcung; patitur.

Quanquam nec ita fidei tamen omnia tribuimus, ut nullas interim justificadi partes legi relinquamus. Neg; enim inficiamur, quin legis observatio, que perfecta sit, perfecta conciliat justiciam. Quemadmodum rursus & sides, que in Christo est, justificat fine operibus legis. Sed specta hie fophisticam, vel diabolicam verius dixerim fraudulentiam Sophistica quid ex eo struant lepidi isti argutiarum artifices, ex scho- advertariolis ita subinferentes: Quid, inquiunt, an non certum æque rum ol jeac tritum illud est, quod à philosophis accipimus axioma; Virtus unita fortior? Esto, & guid tum postea? Accipe nunc plusquam invictum conclusionis acumen. Nempe . Lex. inquiunt, justificat; & fides justificat, utraq; per se scorsum; ut iplimet fatemini: Ergo multo magis, si conjungantur,

Ut huic occurramus sophismati, primum de permistio- Dilutio obne hac fidei cum operibus, quatenus duo hec inter fe di- jectionis. versa in justificando conveniant, aut non conveniant disquirendum est ac distinguendum. Primumá; quid lex hac de re statuat, auscultemus. Neg; enim dubium est, quin lex ipfa perfecta sit regula ad justitiam vitamo; conciliandam iis, qui non auditores rantum, sed factores legis existunt. Quisquis ardenti studio, perfectaj, vitæ integritate, universa persolverit, quæ præscripta sunt, vivet in eis, jureque optimo per opera justitiæ, æternam sibi vitam vendicare licebir, at ea tamen conditione, dummodo plena exactaq; legis adamussim observate perfectio adhibeatur. Quæni accesserit, numeris omnibus absoluta, nulla justitia spes, nulla vita aterna merces expectanda. Maledictus enim, qui no permanferit in omnibus, que in lege imperata funt.

Ex quo duplex exoritur annexa legi, ut cernitis condi- Legi duplex tio: altera mercedis, si exacte observetur: maledictionis annexa conaltera, si vel in minimo peccetur. Quo argumento perspi- ditio. cuum fit, quam longe aberrant hi, quafi in mari magno, egregie suam prodentes inscitiam, qui legem cum Evange-

lio, gratiam cum operibus, merita fimul & misericordiam nullo discrimine cosutissima perturbatione covolvunt:que natura ipla ulq; adeo inter le pugnant ac coffigunt, fiuntq; contraria, ut congredi quide illa, in hac justific idi ratione nihilo magis queant quam si cœlú terra milceas. Ea siquide legis natura & vis est, ut unica per omné vitá contracta ex ej violatione labecula, levissimaq; extra via aberratio reos nos divine maledictionis statuat, regnog; justitie excludat.

Natura lecollara.

Rom. 11.

Evangelii nunc vicifim natura cum lege componamus, gis & Evan- exploremulq; an ullam ea cum operib. focietaté admittat gelii inter fe in hac quidem justificandi causa, aut secus, Ex Evangelica institucione id primum certissimum est, per gratiam salvos Gratie vox. nos fieri. Gratia verò liberalissima donationis vox est, ita ut si quicquam præterea apponatur, Gratia jam esse definat. Unde Apostolus, si ex operibus, inquit, jam non ex gratia: fi ex gratia, jam non ex operibus. Neg; enim aliter gratia ullo modo existeret, nisi modis omnibus esset gratuita. Ideog; quum dixit Apostolus, nos gratis justificatos effe gratia ipfius, per redemptionem que est in Christo Iclu, minime id verum videretur, fi quid ufquam aliud ad pretium hujusce piationis accederet, præter redemptionem, quæ eft in Christo Iefu.

Sed audiamus legis verba, quid ferant. Sic enim testatum lege comperimus (legis fiquidem vocabulo integrum illud Moss pentateuchum universe complectimur) Abraha geminos fuife filios, alserum ex ancella, alserum ex libera prognatos. Atq. illum nomine quidem I maelem, hunc I faacum appellari. Ifmaelis mater fuit Agar nomine, natione agyptia, conditione serva asq; ancilla. Isaacus matrem habuit Saram legitimane Abraha uxorem, qua libera habebatur. Ex ferva Agara fervus isem Ismael ad emidem conditionis similitudinem producebatur. I-

Saacus verò exmaire Sara libera, liber enascebatur.

Habetis principio hac in historia geminam haud leniter advertendam antithefin, inter binas matres, geminofo; ipfarum filios, quæ tamen collatio propriam Abrahæ familiam minime egreditur. Gerit autem privata hac familia sub mystico involucro typum haud obscurum publica Dei ecclesia. Quocirea Ismaelem hunc, quisquis is sit, non extra Ecclefiam quæramus oporter, apud barbaros pro-

Antichefis feu coliatio in:er duas matres,& duas scelefus,

phanz

phanæ gentilitatis allophylos, professoso; dominicæ fidei hoftes: verum intra caulas ipfas, feptaq; fanctæ & univerfalis ecclesia, apud hos ipsos, inquam, qui intra domesticam Abrahæ familiam, primos ac præcipuos fustinent ho- Ismael non noris gradus in intimo ecclefie Christianæ finu: non ali- apud Turcas terato: Ismael primogenitus, summus aliquando hæres a- ted in medipud domesticos Abrahæ habebatur. Quocirca, qui verè tullio eccle-Ismaëlite hodie existunt, si vestigiis sint nobis pervestigandi non apud Turcas, & apertos nominis Christiani hostes, eos investigemus, sed apud Papas & papicolas, ter quaterg; reverendissimos, qui primas sibi partes in Ecclesia Christi venditant. Quorum omnis institutio si cum Isma- Colletio Iselitis conferenda fit, haud multum videbitur discriminis, maelis & Geruntisti solennes religionis professiones, consimiles pre papiltarum. le ferebat & Ismael: gloriantur isti magnificis suis titulis. Nec defuit Ismaeli par gloriandi materia: oftentant nostri Rabbini magno supercilio suas nescio quas, téporis & etatis prærogativas, idem factitabat & Ifmael: cotendunt iki hereditario jure antiquiratis, deberi fibi principem in Ecclefia locum, adeóg; totam ad se ecclefia rapiunt, perinde ac fires ipfa proprie fit ipforum potlesfionis: vixq; dici potest, quas hic cristas erigunt, quam magnifice le efferunt hi Romanenses. His nihil placet, quod imum sit aut humile. Si quis locum illis in campanario, vel fortem in Clero, aut gradum in Ecclefia deferat, cæteris fuis æqualibus pa- Contentio rem, nullo modo ferunt, purantá; fieri fibi injuriam, nifi deprimatu in ecclefia. Suprema quadam & primaria sego roxaded pia singulis & universis præmineant. Quin comprimitis tandem, Oboni, thrasonicas has ampullas, spi ritusque istos minuatis. Quin phylacteria hæc vestra ac fimbrias plus nimio latas ne dilateris, moneo : vosque intra cutem tenete vestram: Nonest, quod altiorem vobis locum in domo Domini arrogetis, quam Ismael sibiusurpavit in paternis ædibus, quemille quidem non infimum possidebat. Annis enim permultis non minus sedecim, aut 17. solus Ismael primogenitus Abrahæ filius', natura & honore maximus habebatur, ad quem ex prærogativa suæ genituræ, jus heriscundæ paternæ possessionis precipue spectare videbatur. Ver um non omnes, qui quocunque modo, juxta externam langua

Non ordinis aut loci przrogativaled dono promiffiofignantur. · Non qui prior fit, fed qui potior, in ecclefia Deifpedan-

fanguinis cognationem prognati funt ex Abrahamo, haredes sunt Abrahæ, sed in Isaac vocabitur tibi semen, Non igitur ut quisq; nascendi ordine prior præcesserit, aut qui fortissime hæreditatem sibi vendicare poterit, id refert pis haredes tantopere: fed qui natura, ac legitima conditione potior Abrahe de- fit, in cum competat jus hæreditatis. Qui enim natura feruus est, jure ipso civili, incapax est hæreditatis. Jam verò, codem jurc, ca cujusq; filii conditio ducitur, que matris effe censetur. Quum itaq; Ismael ex matre , & ferua & ancilla æditus fit, hereditas in eum cadere nullo jure potuit, quamlibet plausibilem primogeniture titulum obtendere videbatur. Rurfusq; alter, qui ex matre prognatus est ingenua, quantumlibet tempore posterior, commendatione tamen maternæ libertatis, paterna potitus eft hæreditate.

Quamobrem miseri isti oi vouodinaioi ropodidaionatoi, cum reliqua universa corum colluvie, quicung; in operibus legis fuam statuunt justitiam, si modò seruos se, non Sare, fed Agar; no here, fed ancille : no libere fed ferue filios oftendar, nihil eos juvabit, quantumliber sublimes cathedras in familia Abrahæ, ingenti multorum applaulu, multo jam tempore possedisse. Nec verò dubium, quin ipse tandem aliquando rerum exitus cerustimo docebit experimento haud aliud, quam Ismaelitas istos esfe & Agarenos, nihilóg; plus inde confequeturos, quam quod Ifmaeli,

ejulg; matri diuinæ tribuunt literæ.

Arque hactenus audistis de duobis Abrahæ filis, quorum altero rejecto, alteri licet minori ceffit hereditas promissionis. Superest modò id excutiendum, quid causa fit, quamobrem Ismael, qui ex codem patre æque propagatus effet, idemq; primogenitus, in fortitione hereditatis, vel non præpolitus suerit Isaaco, vel non æqua saltem forte cum eo pariter copulatus. In eo fiquidem omnis hæret hujus controversie difficultas. Qu'i fit, qu'od quum duos Abraham haberet filios; in partiunda tamen hæreditate, non uterq; admittitur, sed alter duntaxat, nec qui major, fed qui minor erat, hæres defignatur, majore prorfus exheredato. At perfacilis, & expedita responsio est. Quia nimirum unica tantum patet ad banc hereditatem perve-

Queflio.

Solutio.

hz-

Von

qui

fert

tior

ura

VC-

tris

a &

poen-

na-

m-

2UI

ımı

le-

rę,

05

C-

ıl-

(c

c-

c-

li.

perveniendi via, per folam promissionem, solam miseri- sola sprocordiam, solam sidem. Unde in promptu est colligere, missio.
quid causa sit, cur limaele repudiato, hæres solus sit sola sides
designatus siacus, eò nimirum, quòd simael juxta carnem natus ester, siace per promissionem. Hæreditas Hæreditas
autem sola nititur promissione. Promissio verò nulla meri- sola constas
toru pactione: sed sola Dei misericordia perficitur. Quo- promissione
niam itaq; non juxta carnem sed juxta promissionem naseitur siaacus, hereditate donatur.

At mirum fortasse istud prima fronte videri poterit, cur paulus Ismaelem juxta carnem, Isaac juxta promissio-Objectionem procreatum diceret, quum pari uterq; conditione, utex eodem parente, ita eodem propagationis modò & ordine profluxerit, nec ullum interesse discrimen quo minus videretur Isaac juxta carnem genitus, perinde atq; Ismael, presertim quum consimili & usitato communis conceptionis & generationis ritu, quo susceptionis esse eadem mortales omnes homines; Isaac ex eadem mortales omnes homines; Isaac ex eadem mortales.

tali carne mortalis & iple nasceretur

In Christum namq; folum fingularis hac competit privilegii dignitas, ut is unice ex omni genere conceptus fit de spiritu sancto. Quod quum ita sit, fieri aliter non posse Objediunvidetur, quin Isaac de carne, non de spiritu productus ne- cula. ceffariò intelligatur. Rursus nec causa ulla erat, quo minus & Ismael æque atque Isaac per promissionem legitime genitus crederetur : præsertim quum parens illus Abrahamus non viciofa ulla carnis libidine incensus, fed uxoris instinctu adductus consciverit cum Agara ancilla connubium, quo promissum sibi hæredem, ex ea, ut putabat, susciperet. Age, & quid obstat igitur, cur non & Ismaelem affirmemus æque per promissionem genitum elle, quem sanctissimus pater tam sancta proposita sibi deliberatione genuerat: vel cur negemus Isaacum perinde juxta carnem prodiiffe, quum non alia ratione conceptus, productufg; sit, quam Ismael, cæterig; omnes communi nascendi more procreari soleant.

Sed verba Apostoli, quid de his ferant, audiamus. Qui Responsso de Ancilla, inquit, setundum carnem natus est, qui ausem de ad objectio libera per repromissionem, & c. Cur autem Ismael secundem nem.

carnem

carnem æditus, Isaac verò promissionis dicatur filius, attente nunc causam appendamus. Quod si autem prima initia conceptionis illius qua ortus est Ismael, recte intueamur, nihil in ea gestum, quod non secundum carnem fuerit, comperiemus: non solum ob hoc, quia juxta moré hominum pervulgatum, vinaturæ, ex juvencula progenitus fir, fed obillud maxime, quia confilium, quod dederat Sara, de asciscenda Ancilla, quamlibet non inhonestam, piæ cujuldam suasionis speciem præ se gerebat, ipsa tamen nihil aliud nisi carnem, ac terrenam humanæ rationis politiam prorsus redolebat. Cæterum humanas & politicas istas rationes, divina prudentia minime conjungendas cum suis confiliis, in hac Isaaci genitura, existimabat, quò Typus ille ac imago foret corum, quos heredes suorum promissorum designare statuerat Deus. Ita enim res habuit, (utab ipfis fundamentis statum rei universæ evolvamus) promiserat Deus daturum se terram Chanaan Abrahe, ejulá; posteris, quos ipse in infinitam quandam copiam, & cumulum non numerandæ multitudinis, instar aftroru cœli,& arenæ Oceani, supra modu amplificaret, ipsumo; patrem multarum nationum constitueret. Cujus denig; ex femine benedicendæ effent quotquot funt ufquam in orbe gentes, ac Tribus terræ.

Huic divinæ promissioni, quum esset per se amplissima, peneq; incredibilis, minimè tamen distidebat Abraham, sed prompta alacriq; side arripuit, nihil de side hæsitans promissionis: Idq; imputatum ei est ad justitiam. In quo mirum quidem ille, & suæ in Deum siduciæ, & nobis bene sperandi credendiq; exemplum aperuit. Promiserat siquidem Deus datum iri sobolemei, ex Sara legitima ipsus conjuge quæ in numerosam posteritatis multitudinem usque adeò excresceret, ut celum ipsum innumerabilium stellarum densitate posset numero ipso æquare. Mirisica profestò pollicitatio, quæ sidem serè omnem videri posset

exuperare.

Fides Abrahæ spectara.

Masc rypus

funt promiffionis,

Promiffio

Dei refta-

sta cum A -

brahamo.

corum,qui

beredes

At Abraham nihil cunctatus, neque id spectans, quid, in reipsa probabile esse posser aut verisimile, sed quis is esset, qui promiserat, sidem mox adhibuit verbis domini, de autore tauti promissi nihil addubitans. Quin nec

fefellit

fefellit eum fides in co, quod promittebatur, prestitit enim dominus quod est pollicitus. Sed priusquam id faceret, in tempus perlongum, ad feram ufque fenectam produeta res eft . Acceffit enim Abraham ad annum jam cen- Differt Derefimum : non tam iple ad generandum invalidus, quam us promissiuxor Sara invalidior ad pariendum natura ipfa videretur. vat tamen. Neque hic defuit interim divino Patriarchæ præstans & fingularis fides. Sed specta tamen in uxore nonnullam carnis infirmitatem, que & ætate & viribus destituta, quum se imparem sentiret ferendo utero, ac nonnihil de suo vigore desperans, id demum copit confilii, quod & viro dedit: ut Ancillam suo loco sibi ipse adjungeret ex eaque susciperet, qui hares esser promissionis, sururum nempe suspicans hoc modo perfectumiri, quod promififfet Dominus, filoco ipfius Ancilla hæredem fibi ædidiffet.

Nec dubium, quin pio quidem animo id ipfa fecerit, & fualit uxor, & alter obtemperabat, uterq; ita cogitans futurum, ut hæredem à Deo sibi promissum acciperet . Sed de modo quo donandus effet, valde in eo utrique aberrabant. Ex quo illud fuccurrit obiter observandum, quam Humana conihil ad rem faciant humana omnia confilia, quamlibet ra- filia in retioni consentanea, si verbo Dei destituantur. Ad hunc bus Dei, sine modum existimabat Sara sat fore, ad exequendum Dei tiunt. promissum, si quum ex sele non posset, ex serva saltem partus ei contingeret. Verum hoc confilium, ut ex humana carne & ratione, non ex divina voluntate profectum est: ita qui juxta hune modum natus est, recte juxta carnem natus, non per repromissionem, dicitur. Promissio enim Dei alind ferebat futurum pollicens sut ex Sara nasceretur, in que taderet promisa hæreditas. Quo exemplo admoneri nos omnes oportebit, quam parum tribuendum sit humanis consiliis quacunq; religionis faciem aut pietatis pre le gerant, Confilium nifi adjuncta divinæ coprobationis accedat autoritas. Eog, Sara cur im nomine meritò improbandum est consilium Saræ istud, probandu. quod utrumq; humane rationi haudita absonum videri potuit:tamé quia ex carne, no ex fide, neq; ex divini præcepti autoritate pmanavit, laudé pietatis nulla haber, sed inusta potius notam fert infidelitatis, Etsi enim de promissionis

veritate nihil addubitat, in eóq; nihil erratum effet : hæc tamen gravis erat hallucinatio, quòd pia alioqui mulier promifionem hanc haud aliter præftati oportere inter-

pretabatur, nisi ea ratione, quam ei non divina mens, sed proprie duntaxat carnis affectus suggerebat . Ideog; quia Dominus paulo cunctantior ei videbatur in differenda promissione, jamo; ætas & invalitudo viri magis ac magis ingravescebar, simulo; suam ipsa agnoscens impotentiam, confilio utendum censuit, quo initum divinæ pollicitationis pactum promoveret, nec expectandam folum Dei promissionem sed etiam adjuvandam existimabat; usitato quidem, sed stultissimo multorum exemplo. Neque enim distimilia plærumq; existunt humani ingenii studia, quippe qui promissam à Deo hæreditatem, non dono ipsius gratuito accipiendam, sed consiliis nostris ac laboribus perquirendam judicamus, id quod non alia causa, quam ex carne & infidelitate proficifcitur. Nam alioqui, cur benignissimi numinis promissioni opem ipsi suam adjungere auderent, nisi aut diffiderent potentie ipsius, aut de fide constantiaf; dubitarent, in præstandis iis, quæ ultro defert divina benignitas : quarum alterani adjectione suarum virium suffulcire, alteram commendatione proprie

Humanæ carnis infirmitas in credendis Dei promiffis.

Ismael juxta carnem natus, ftri lesu Christi.

Ex his que de Ismaele hactenus edisseruimus, abunde demonstrarum arbitror, qua ratione natus ille juxta carnem in scripturis affirmatur. Cujus si pactum ipsum toramqis spectemus originem, haud quicquam in ea comperiemus quod cœleste, quod spirituale existat, nihil quod no carnem & communem hanc naturam sapiat. Essi enim non deerat parentibus, è quibus prognatus sit, affectus fortasse non malus, ac studium quoddam hæredem promissinis procreandi: at ipsa hæc tamen consilii incitatio, quæ non verbo Dei, sed propriæ rationis & carnis ductu regebatur, Carnalis proinde & terrena meritò ducitur. Eoq; consequens essi, ut qui ex Ancilla hoc modo productus sit, prossus juxta carnem natus existimetur.

dignitatis locupletare atque exornare satagunt: quasi verò non abundè nobis, sine nobis sufficiat, ad placandum Deum, unica dignitas filii unigeniti Domini & servatoris no-

Quo-

Quomodo nunc genitus sit Isaacus per promissionem, Isaac natus Superest id vicissim expendamus. Erat autem ille longe di. fecundum versa ratione non ex Ancilla, nec ulla hamani consilii po- promissiolitia, nec carnis viribus, Ifmaëlis fratris exemplo, fed per fidem in sola Dei promissione positam, ex Sara legitima liberaque matre genitus. Nam alioqui quodad iplam attinet naturam, uterque eò processerat ztatis tum Abrahamus, qui centenarius effet, tum Sara que non multo minus exhausta jam ætare adeò consenuerat, ut nulla spes prolis amplius vel huic concipiende, vel illi progenerandæ, juxta humanam omnem rationem relinqueretur.

Quocirca is, qui in humaconceptus modum præter om-ratione prenem natura vim adebatur, non immerità promissionis missionis fifilius, fide magis qua natura procreatus dicitur. Fide enim lius dicitur. Abraham robustus, licer corpore invalidus, atatis sua nec Abraham fiimbecillitarem adeo , neque uxoris emortus quali mem. de robultus. bra respiciebar, sed fretus promissoris omnipotentia, cerram fpem concepit fore ut quod promificille, certifima fide præstare & posset & vellet . Quin & Sara eadem fe confirmans fide, vim divinitus obtinuit in decrepita Senecta concipiendi . Peperitque tandem promittum filium. natura licet ferilis & infacunda ed quod veracem & fidelem illum credidit, qui promisit. Unde tota hujus rei gloria folidaque laus non homini, non humana debetur potentiz, fed Dei propria existit, ei unice ascribitur universa. Qui nisi pro singulari sua pierate opem hic interposuisser, nihil erat in Abrahamo jam vetulo & vieto; nihil in Sara jam arida & omarcida, quod ad inemprolis quicquam conferret. Ex quo necessario relinquitur, in nativitate Isac, ut nihil politum in humana ope cernitur; ita nec quicquam existere, auod humana laus hic sibi vendicet, sed in Dei promittentis, præstantisque quod promisit, gloria rei geste transfundatur universa.

In Ismaele res longe secus baber, ad quem si hæreditatis promissio pertinuisset, minima hujus laudis portio in Deum redundaret . Magnam namque ejus partem natura Genitura ICipsa vendicaret. Primum quod Abraham etsi annis paulo maelis & Iprovectior, nondum tamen cò pervenerat impotentia, ut faaci confiomni prorsus facultate defectus effet generandi. Quid derata,

1 (4.5 manns freund in - : () : ... n.:11.

Tatione Tr

Papista se

LIS.

quod Agar adhac juvencula rejameltava in medio ztaris flore viguit. Age, & quota igitur jam gratic istius portio in Deum recideret ex hac magis nativitate, quam ex cateris quibufcimque natura operibus? Adde huc quod in hae hudis diffributione non postremam etiam commendationem humana ad fe sapientia traherer. Etenim fi Sara id successiffer, quod animo conceperat consili, quodque viro fequendum propoluiti arque fi ex eo fuafu haredem fibi promifium ex ancilla obtimusfer, quam non parum inde, saniquam ex re bene gesta, ipsa sibi applanderet ex reperta nimitum tam ingenion confilii ratione ? Accedit porre wild & Abraham in obsequendo, non omnino -il enou im indignus alinea commendationis partitione videri potu-Met. Urife referam interim quod & hic fe ingerens Ilmael, thele primble mittire, hand leven honoris ac dignitatin portioner ex invegro cumulo tanquam debitam, fibi decerpere Baller & ufurpare: ha prex universa hujus gloria partitione, vix fpicifegitim aliqued ad Deum rediret deni-Sara ecdesuf

Arqueste in fimacle hoe vivum quoddam præcessieexemplar curtains infrire: ità hoc idem iplum ro appirono rei maple of migenie references film papillarum, filiosfele non promiffionisfed carnisex ancilla ferva fervos non le beros, juxed earnem non juxea piritum natos, non germanos harelles effe [ fed herodes porius effe ] & multis & non filios & magnis declatant argumentis. 1. Primum enim papilta ilti hæredes, fed Ifmaelis exemple, ut heredes promiffionis videamur, nafervos fe effe declarant ture afcfibine nonnihil a aliquid rutfas humane rationis lumini & mtelligent a tribuunt, a partem denique bonam idque multis argumen magnamque proprie fedulitati & Rudio accommodanti nec ullo indictintur modo, de jus heredicarium en gratuita

Dei promiffione recipere fustineant,

1 Nature primum, ubi videlicet cum philosophis ethni-Natura ipfa, cis, initia omnia in se virtutum attribuunt, adeoque naturalem quendam appetitum honesti, eth obrutum in nobis, non tamen extindum predicant, quo ducti recipiende Dei gratiz idonci, ctiam fine gratia, reddantur. Gratia deinde adjuti, pares frant omnibus iis exequendis, quæcunque imperat divina præceptio.

2 Ex

Ex himine deinde humani ingenii excogitarunt ne- Vis naturascio qua invenutia opera, qua pretio & dignitate sua, mul. lis luminis, to fortilis provehant ad conciliandum favorem Dei quam illa ipfa opera quæ, in expressa ipsius lege, divina prescripfit autoritas.

3. Poffremò, quod ad propriam attinet sedulitatem, Propriz vohuic tantum tribuunt, ut in ea proram & puppim constitu- coltas &feant perfectionis. Hinc enim natura, aiunt, extimulatur ad duhtas. perquirendam gratiam. Gratia in hoc subservir, ut sapientiæ præmium à Deo promercaniur. Sapientia verò confert ad accumulationem meriti, quod non modò his sufficiar, qui gnaviter elaborarint, sed quod in alios etiam uni inmpiorio redundet, quibus minus sufficiat proprii meriti menfura.

Arqui interim præclari isti viri gratiam Dei minime fe excludere affirmabunt. Consimiliter nee fidei promiffionem excludebat Ifmael, & tamen jus hareditatis affequi nequibat, quippe juxta carnem non juxta spiritum prognarus . Nihilo magis isti unquam se divinæ gratiæ participes futuros putent, qui carnalibus præfidiis, fuisque viribus ad cam contendunt. Contra ii certissimos se hæredes effe seiant, qui ad Ifanci exemplum ita se comparant at nullo also ad cam titulo adnitantur, nifi fola Dei promissione: quique non nisi gratia solum ad eam adipirant : qui denique fide cam fola amplectuntur, non meritis, non operum studiis viam ad eam affe-Ctant.

Etenim fi subducta recte ratione, quærere illud volu- Fides fola mus, quid fit, quod Isaacum ad cam hareditatis dig- in promisinitatem evexerit; certe nec naturæ dotes, nec animi one. vires, nec excogitata prudenter confilia, nec vis ulla humana, non ætatis ratio, non primogenituræ anticipatio, nec quæcunque res alia quicquam ad eam rem momenti contulit, nisi sola in promissionem intenta fides.

Accepistis hactenus, ouz in familia Abrahæ, juxta historicam narrationem gesta funt, de side patris, de duobus liberis, de gemina ipsorum matre, diversaque conditione utriusque. Que omnia licer historica

Familia Abrahæ figura Eccleliz.

iplo ac interprete D. Paulo, qui hac anagogoupusa confitetur, yelut que fub rei geste historia, sublimius aliquid intelligentiæ tegat . Sic rem itaque intelligamus, fub hac domestica Abrahami familia, ceu typo nobis adumbrari iplam Dei ecclefiam. Itemque, quicunque eventus in hac ipla familia infignioris momenti acciderunt, toridem effe typos & signacula in hoc constituta, ut nobis jamante prefignarent, quæ poltea per Ecclesiam universam, perque fingula personarum rerumque genera ac status gesta, aut gerenda sunt. Utigitur patriarchalis illa domus servam & famulam habebat mercenariam quæ in servitutem genuerat eum, qui juxta carnem prognatus est: pari condi-Ecclesia Dei tione in domo Dei hac magna, quæ Ecclesia dicitur, colspuris, no- Juvies nunquam defuit nimis magna hæreticorum & hypocritarum, qui justificationem tanquam emptitiam, aurinis.& larctione suortum meritorum coniniercandam, non gratuita vatis bypocritisreferta promissione accipiendam predicarent. Ex hoc sermenti genere complures Christi exortum antecesserunt Judzi, præfracta obstinatione deplorati. Hos deinde sequuti, illis etiam præfractiores Scribæ & Pharifæi, qui Justitiæ legem ex functione suorum operum metientes, propriamque quærentes statuere justitiam, præter mentem ipsam, scopumque legis, ad legem justitia minime pertingebant. Qui licet hoftes effent gratiæ acerbiffimi, tales tamen externa fronte videbantur, ac fi gratiam Dei nullo modo à se removerent. Id quod in Pharifæo illo animadverti haud

Propria justi tia.

this, adulte-

Lucz, 18.

ma virtutum persuasione placebat sibi, at nihilo minus has iplas tamen virtutes, quibus turgebat, divinæ ascribebat gratia, eoque gratias agebat Deo suo &c. Hujus Pharifzi hypotipoles, leu depicta quadam imagine, mirum quam graphice delineatur tota fere hæc nostrorum hodiepapistarum factio. Qui haud multum distimili verborum fuco, speciem quide externam præ se ferunt, ac fi gratiæ, vel multas ipfi, vel precipuas partes

tribuere, cum sanctulo hoc Pharisao videantur. Atre qui-

obscure possit, de quo refert Christus in parabola, quam in

cos torquebat, qui opinione suorum operum inflaticateros superbe fastidiebant. Pharifæus hic quanivis vanissi-

dem

dem ipla utrique pariter, fi Silenos istos recte aperias, ac maternum ipforum genus excutias, nihil alaud quam Ifmaëlitæ existunt, filii non heræ, sed servulæ: non liberæ, fed ancille ascititiæ: non secundum promissionem nati, sed Papista II. juxta carnem. Nam quidalind de iis dicendum est aut ex- maelitz, istimandum, qui salutem ultro à Deo promissam non side, qua par eft, amplectuntur, sed officiis suis metiuntur, sicque cum divina gratia sua conferunt præsidia operaria, ut gratia nullo modo folam effe patiantur, quæ fola tamen per se simpliciter omnes peragit partes nostre adoptionis, solaque in corum salute omnium triumphat, qui filij sunt promiffionis.

Gratia, inquit Apostolus, servati estis per fidem, non ex Ephes, 3. vobis. Dei donum est, non ex operibus ne quis glorietur. Exclusa ergo gloriatio est: Quatandem ratione per legem

operum' Nihil minus: sed per legem fidei.

Ceterum eò unde defleximus, se recipiat oratio; verbaque ut cœpimus, persequamur Apostolicæ Allegoriæ, quæ in hunc habet modum: Nam due ha, inquis, matres due fine fæderum pactiones, sosidem enim adumbrant sestamenta, que Sancivit Deus cum humano genere, utrumque ad salutem accommodum. Geminum etenim fædus pepigir nobiscum Deus, alterum legis, alterum Evangelii. Atque illud quidem Geminum justitiz, hoc verò misericordiz. Quorum in altero perfe- fœdus Dei cta justiviæ ratio continetur, in altero peccatorum proponitur remissio. In utroque necessaria nobis disciplina tanquain via quædam aperitur, qua ad summam salutis fœlicitatem perveniatur.

Primum fœdus illud justitiæ, seu veteris Testamenti, satis per se testatur, quantam & quam exquisitam omnis innocentiæ excellentiam exigat à nobis Deus. Deinde quam procul ab ea exequenda perfectione nostra absit imperfectio, ejusdem testamenti lege ostenditur. Ex quo demum efficitur, ut agnita nostra imbecillitate, postquam in priore illo fœdere testamenti veteris nulla suppetit justitize spes, ad posterius istud necessariò adigamur, ubi citra omnem meritorum rationem, vera Dei justitia inve-

niatur.

Atque hæc demum utilitas ex salutari usu legis mixime B 3 perci-

perferantque fignatas fuas , fi quas habent , cabulas initz cum ipfispactionis, quibus fidem fuam aftrinxie Deus fore. ut debitorum partem remittat ille, pro altera ipfi fatisfaci. ant: adant, inquam, fi quid habent, quo tandem jure, qua Dei conscripta lyngrapha, quo scedere, qua testamentaria cautione fele tueantur.

Duo folim mentaria.

Quòd si nihil sit aliud, quod oftendant, preter duas ilfordera resta: Jas, quas diximus, pactiones legis, & Evangelii in saeræ scripture literis consignatas, nec tertium aliud ipsis fupereft teffamentum, quo igitur titulo, hæreditatem hanc fibi , partim ex meritis, partim ex gratia conflatam pollicentur ? Cujus nullam ipsi promissionem, nec fœdus, nec Testamentum à Deo usquam sancitum proferent ? qui nec quicquam habent aliud, quo fidem ftabiliant, præter futilem duntaxar carnis sue, & phanatica humane persuafionis opinionem, seu diabolicam potius confidentiam, cui

Ex meritis nulla hareditas apud Deum, fed folum ex pro millione.

ineptiffime innituntur.

Ifmaelitica ecclefin pontific orum.

Quod quumira sir, eccui jam dubium esse potest, nihil aliud iftos , quam Agarenos effe,& Ifmaelitas, ex fervili ancilla prorfusq; juxta carnem natos 'cum Ismaele videlicet ipsorum patre? Cujus ipsi expressissimam referuntimaginem, &naturam representant in eo, quod cum ipse confimili quodam prætextu divinæ promissionis hæreditatem sibi postulare videbatur, minime tamen hæres promissionis evafit, quoniamq; juxta carnem natus effet, non per promissionem, ideò divina ad cum promissio nullo modo pertinebat.

Cæterum testificantem de iis testamentis Paulum audiamus . Nam he, inquit, due funt pactiones, una quiders, que Agar, mons eft Agar, amonte fina in servientem generans, &c. Doctrina itaque legis, que prius testamentum denotatur, Agar divitutem gecitur, quia in servitutem generat. Imò si cui subtilius ista excutere libeat: Sina mater est & Ecclesia hypocritarum. Lex ipfa quafifemen est, unde ex matre ca, quam dixi, filii

profeminantur fempiternæ fervituris.

Objectio ad-

Smain fer-

nerans.

Atenim istud universum prima fronte absurdum viverfariorum. deri possit, quia ex lege Dei, que sancta est, & illibata, nulli Deo filii gignantur, nifi in libertatem , & qui fancti existant. Huic ut paucis respondeam: Duplex hominum

genus

genns in cogitationem revocemus oporter. Primum coru, Objectionis qui in recto legitimoque legis usu consistunt, quippe qui solutio, lege eo modo utuntur, ut pædagogia fit, qua ad Christum Provehantur, non à Christo abducantur . Arque sti qui- Qui recte us dem ex lege nihil fervitutis contrahunt, quantumvis sub tunturlege. lege vivant. Scimus enim ex Paulo bonam esse legem, si quis ea utatur legitime. Contrà ab his diversum genus Qui lege aest corum , qui perperam abutuntur lege . Nempe, qui nuda legis carne infistentes omnem salutem & justitiam suam in ejus observatione constituunt, quæ tamen nulla humana ope, sed divina solum gratia comparatur. Jam verò qui fic abutuntur lege, ut per eam justificari contendant, non filii gignuntur libertatis, sed hypocritæ potius, juxta carneni geniti in sempiternam servitu-

Legis itaq; omnis in co consistit certa firmáque per-fectio, utpædagogia atque Isagoge quædamsit ad Chri-ctio in quo ftumineroducens, quò fide illius, non nostris operibus consistis. justificemur. Contra ubi justificatio ( que fide solum confat promissionis ) non fide sola absque operibus : sed vel operibus legis fine fide, vel mutuo utriufque cum altero, legis admixtu cum Evangelio appetitur : ita fit, ut lex, que per se sancta sit, vitio abutentium in semen vertatur adulterinum, ex quo filii degeneres & hypocritæ in lucem prodeant. Qui licet cum Ismaele falso hareditatis titulo gloriantur, re tamen ipfa spurii sunt, nec aliud quam projecte servitutis mancipia. Quod si excipiat hic aliquis, studia sua, omnemque vite solicitu- secundum dinem buc fe referre, ut libertatem fibi non servitutem scientiam. adipiscantur: Respondeo, quærere quidem illos sedulo: at frustra, quum nusquam id reperiunt, quod confectantur.

Nec mirum,quum ea vis sit, ac natura legis, ut omnes, Lex serves servos constituat, nec ulla constet libertas alia, nisi per generatnon redemptionem filii Dei comparata. Hanc quia gratui- filios. tam divine redemptionis libertatem aspernantur hi legalis justitie sectatores, cò fit, ut qua ratione ipsi libertatem fibi pollicentur, inde geminani fibi accersunt servitutem: primu quam natura ipfa cunctis necessariò imponit mor-B. 5

Ufus & finis legts, & quæ hinc utilitas coparanda.

percipitur, nempe, ut Pædagogi velut vice ducatum nobis præbeat, iterque rectum aperiat ad Christum Do-Neque enimita qui quam putet, à Deo latam minum. esse legem hanc justitiæ in eum finem, ut observandis iis, que illic præcipiuntur, justitiam allequeremur : Verum ut commonstrato justa damnationis periculo, ac patefacta conditionis illius difficultate, que præftari à nobis nulla ratione possit, simulque ostensa parendi necessitate, que nos omnes sub capitali supplicio astrictos tenet, adeòque insuper omnes coarguat necessario, hac ita demum occasione fiat, ut nostris ipsi vivibus diffifi , operumque desperatione adacti, ad alrerum potioris gratiæ testamentum, tanquam in portum nos recipiamus, ubi certa affulgeat falutis spes, jam non in operibus, sed in sola Dei miscricordia, per fidem in Christo Iesu fita.

Quod ad legem itaque attinet, nemini id inficiandum est, quin plena perfectaque omnis in ea justitiæ regula contineatur, si modò quisquam ita vivere possit mortalium, qui plene perfectes, obire ea posset, quæ præcipiuntur. Cum verònemini dunquam datum sit (præterquam uni Christo) inde sit, ut nemini per legem justitia obveniat, præterquam Christo soli. Porrò quemadmodum legale hoc justitis foedus ex quisitam omnibus modis innocentiam ita slagitat, ut nulla veniæ spem largiatur delinquenti: ita Evangelica altera illa icta nobiscum pactio misericordiæ justitiam nobis gratuitam exhibet, nullams, exigit

Ulus & fru-Qus Evangelii.

operum adjunctam conditionem.

Ex his itaq; constat duo nobis proposita esse à Deo sœdera, legale vide licet unum, alterum Evangelicum. Quoră utrumq; provesit quidem salutem, at longe dissimiliratione. Lex ut absoluta quadam descriptione exactam recte agendi disciplinam in se complectitur; ita vitam non negatiis, qui nusquam aberrant a linea. Sin aliter, pessiundat, tanta severitate, ut nullus relinquatur veniæ aut misericordiæ locus. Contra res habet in altero sœdere. Qui enim ex Evangelio justificantur, ita ad salutem gratis admittuntur, sola dei misericordia & gratia, que est in Christo lesu, us as his nullus omnino meiri

legis & Evangelii difincta ratio & dodrina.

meriti locus aut proprie dignitatis respectus in rationem veniat. Alioqui gratia jam non est gratia, nec promissio gratuita. Cum in his igitur duobus tanta infit distimilitudo, quanta in rebus natura diversissimis esse possit maxima, nec plura iis duobus reperiantur testamentaria Dei sædera : in altero proinde consistamus necesse est. gelium fini-Utrumque enim conjungere res ipsanon finit. Ut enim bus diffinnulla est expectanda misericordia iis , qui justitiam ex guenda. lege caprant : ità qui Christi gratia salutem quærit, ca- tolfi gottani tera omnia operum ac meritorum præsidia abjiciat, neceffe eft , præter ea folum merita , quæ unius funt Jesu Christi.

Age, & quoniam igitur colore suam excusabunt ineptiam oi auquipiris isti contemperatores, qui in doctrina justificationis, quam promissio Evangelica gratuitam omnibus, nullisque impeditam conditonibus elle voluit, utrumg: Testamentum sic alterum cum altero implicant &confundant, gratiam cum meritis, legem cum Evangeho involvent atque contemperant, ut in rebus ipfis, quæ fi- Justitia granibus & officiis longistime inter se distident, non modò tiz & Evanullum relinquant diferimen, sed id efficiant etiam, ut am legis & dum in utrumque testamentum spem suam dividunt, ita operum non fit, ut neque per vetus testamentum, propter imper- patitur. fectam operum justitiam: neque per novum proprer servilem naturæ conditionem, salutis hæreditatem inveniant; nifi forte tertiam aliquam justificandi viam sibi perquirendam putent, quam nunquam tamen reperient, nifirertium etiam Dei testamentum oftendant quo falutem confequantur,

De duplici hactenus divini foederis promulgatione sat dictum arbitror, ut nihil sit opus plurious. Quarum alteram justitiæ esse, alteram misericordie diximus . Atq; ea quidem quæ justitiæ est, ut transgressionis labem nullam perferre, nec admiffi veniam admittere poteft: Testamento ita è diverso, quæ misericordie est, eam habet conditione, justitiz. ut neq; merentis dignitatem respiciat, nec meriti pretium . appendat,nec satisfactionis compensatione ulla admittat. Eant itag; nunc papistarum sectatores, qui partim Dei munere, partim fuis meritis justitize fructum vendicant:

perfe-

perferantque fignatas fuas , fi quas habent , tabulas initz cum ipsispactionis, quibus fidem suam astrinxie Deus fore. ut debitorum partem remittat ille, pro altera ipfi fatisfaci. ant: adant,inquam,fi quid habent, quo tandem jure, qua Dei conscripta syngrapha, quo sodere, qua restamentaria caurione fese rueantur.

Duo folim mentaria.

Ex meritis

ditas apud

Deum, fed

missione.

Quòd si nihil sit aliud, quod oftendant, preter duas ilforderaftella: las, quas diximus, pactiones legis, & Evangelii in faeræ scripture literis consignatas, nec tertium aliud ipsis fupereft teffamentum, quo igitur titulo, hæreditatem hanc fibi, partim ex meritis, partim ex gratia conflatam pollicentur ? Cujus nullam ipsi promissionem, nec fœdus, nulla hærenec Testamentum à Deo usquam sancitum proferent ? qui nec quicquam habent aliud, quo fidem stabiliant, præter folum ex pro futilem duntaxar carnis sue, & phanatica humane persuafionis opinionem, seu diabolicam potius confidentiam, cui

Ineptiffime innituntur.

Ifmaelitica ecclefin pon tificorum.

Smain fer-

nerans.

Quod quum ita sit, eccui jam dubium esse potest, nihil aliud iftos, quam Agarenos effe,& Ifmaëlitas,ex fervili ancilla prorfusq; juxta carnem natos 'cum Ismaele videlicet iplorum patre? Cujus ipli expressissimam referunt imaginem, &naturam representant in eo, quod cum ipse consimili quodam prætextu divinæ promissionis hæreditatem sibi postulare videbatur, minimetamen hares promissionis evafit, quoniamo; juxta carnem natus effet, non per promissionem, ideò divina ad cum promissio nullo modo pertinebat.

Caterum testificantem de iis testamentis Paulum audiamus . Nam ha, inquit, dua sunt pattiones, una quidem, qua Agar, mons eft Agar, amonte lina in servitutem generans, &c. Doctrina itaque legis, que prius testamentum denotatur, Agar di-Vitutem gecitur, quia in servitutem generat. Imò si cui subtilius ista excutere libeat: Sina mater est & Ecclesia hypocritarum. Lex ipfa quafi femen est, unde ex matre ca, quam dixi, filii

profeminantur fempiternæ fervituris.

Atenim istud univer'um prima fronte absurdum vi-Objectio ad. versuriorum. deri possit, quia ex lege Dei, quæ sancta est, & illibata, nulli Deo filii gignantur, nifi in libertatem, & qui fancti existant. Huic ut paucis respondeam: Duplex hominum

genus

genns in cogitationem revocemus oporter. Primum eoru, Objectionis qui in recto legitimoque legis usu consistunt, quippe qui solutio. lege co modo utuntur, ut pædagogia fit, qua ad Christum Provehantur, non à Christo abducantur . Arque sti qui- Qui rette udem ex lege nihil fervitutis contrahunt, quantumvis sub tunturlege. lege vivant. Scimus enim ex Paulo bonam esse legem, si quisea utatur legitime. Contrà ab his diversum genus est corum , qui perperam abutuntur lege . Nempe, qui nuda legis carne infistentes omnem salutem & justitiam fuam in ejus observatione constituunt, quæ tamen nulla humana ope, sed divina folum gratia comparatur. Jam verò qui fic abutuntur lege, ut per eam justificari contendant, non filii gignuntur libertatis, fed hypocritæ potius, juxta carnem geniti in sempiternam servitu-

Legis itaq; omnis in co consistit certa firmaque per-Legis itaq; omnis in co connitit certa miniaque per-fectio, ut pædagogia atque Isagoge quædam sit ad Chri-ctio in quo stumineroducens, quò fide illius, non nostris operibus confistice justificemur. Contra ubi justificatio (que fide solum constat promissionis ) non fide sola absque operibus : sed vel operious legis fine fide, vel mutuo utriusque cum altero, legis admixtu cum Evangelio appetitur : ita fit, ut lex, que per se lancta Ge, vitio abutentium in semen vertatur adulterinum, ex quo filii degeneres & hypochitæ in lucem prodeant. Qui licet cum Ismaele falso hareditatis titulo gloriantur, re tamen ipfa spurii sunt, nec aliud quam projecte servitutis mancipia. Quod si ex-Zelus non cipiar hie aliquis, studia sua, omnemque vite solicitu- secundum dinem buc se referre, ut libertatem sibi non servitutem scientiam. adipiscantur: Respondeo, quarere quidem illos sedulo : at frustra , quum nusquam id reperiunt , quod confectantur.

Nec mirum,quum ea vis sit, ac natura legis, ut omnes, Lex servos servos constituat, nec ulla constet libertas alia, nisi per generatnon redemptionem filii Dei comparata. Hanc quia gratui- filios. tam divine redemptionis libertatem aspernantur hi legalis justitie sectatores, cò fit, ut qua ratione ipsi libertatem fibi pollicentur, inde geminani fibi accersunt servitutem: primu quam natura ipfa cunctis necessariò imponit mor-

## CONCIO, DE CHRISTO

Br legal ifu-Biria nulla libertas duplici caufa.

talibus quotquot per Christum non liberantur. Deinde. quam ultrò sua ipsi voluntate accumulant: dum fastidica gratissimelibertatis promissione, ipsi ultrò se dedunt in servitutem legis, inde sperantes libertatem, quam nunquam ex ea haurient, tum propter conditiones in ea propofitas ejulmodi, quas nulla unquam vi fua explere valebunt: rum ob 'rigidiffima legis ipfius severitatem, que perpetuam fervitute indicit quibuscung; in eas conditiones impingentibus: ut autem impingant vel inviti, præterá; voluntatem fuam adiguntur necessario. Ex quo necessaria conseguutione concluditur, posse nullo modo fieri, vel ut præmia in lege promissa consequantur, vel, ut suppliciorum minas, in eadem lege propositas, quoquo pacto diffugiant, quicunq; fe legis fervos constituunt.

Ex his igitur constare vides quemadmodum mons Sina, quæ Agar eft, adeóque lex ipla, quæ ministra ek ferviruris, perperam abutentibus, non libertatem gignit, tis non redè nec filios procreat, sed hypocritas ac æternæ servitutis

mancipes.

(Nam Agar mons Sina est in Arabia ac sypica similisudine re-Spondet ei Hierusalem que nunc est servita; cum filis suis ) priusquam ad materiam allegorie explicandam accingamur, verba primum ipfa, formulamá; verborum, & schematismum fermonis Apostolici passim alias in scripturis obviu & pervulgatum penfitemus. Agar inquit, eft mons Sina. Quid hæc quæso velit appellatio? An ut montem esse Agaram. juxta veram propriamo; rerum substantiam, alterius in alteram comutatam exittimemus? An ut figurata nominis usurpatione rem alteram alterius Typo significet? ut solent ii, qui translatitiis nominibus rerum non substantias confignare, sed proprietates solum depingere atq; adumbrare subinde solent.

Agar mons Sina.

Lex miniftra (ervitu-

utentibus.

Quid hac verbo rum phrati fignificetur: Hoc eft corpus meum.

Age, conferamus itaq; nunc ista cum Evangelico illo hæbraismo : Hoc est corpus meum . Quo dicto, quid quæso intelligebat Christus ? an ut natura panis tota in corporis substantiam abiret? Quid stupidius? quid ab omni analogia fidei, ab ulitato scripturæ more, à mente Christi abesse possit longius? Et tamen vide crassum hoc & plus quam barbarum papistarum genus, qui in re tam

perspicua tanquam in sole caligantes, quo fremitu, quam spumantibus buccis in cos vociferatur, qui verbum, [Est] pro fignificat, interpretantur? Ut quum dicat Chustus: Hor of corpus meum, fenfus fit, hor fignificat intellectui veftro, corpus hoc meum, quod pro vobis litandum eft, quod pulpifices esti pontifices nullo modo ferunt. Quid inquiunt, verbum(Eft) an non substantivu dicitur , si gramniaticam consulas? Verum: at si Theologiam consulas, certisfimum eft, verbo huic vim fignificandi ac figurandi fæpius Verbu (Eft) tribui, transubstantiandi nusquam. Cum auteminfinita vim figuradi passim occurrunt obvia in scripturis testimonia, hanc in- haber, nunterpretationem confirmantia: tum nieo judicio haud ali- quam tranud existit hac ipsa Pauli testificatione luculentius. Ubi substantiandifferens ille de corum, qui sub lege sunt, inutili servitute, eamque conferens cum Agara serviliancilla, nonita ait, Sina mons legem fignificat: Agara adumbrat montem Sina, qui est in Arabia: sed aperte testatur: Agar, in- Agar eft Syquit, est Sina mons in Arabia. Quo tamen ipso ver- namos ha bo substantive, nulla fit, opinor, substantiarum unius in est, Agar figalteram commutatio. Neque quisquam tanto mentis tem Syna, stupore obsitus est, qui non liquidò consiteatur, haud aliud Apostolum his verbis voluisse, quam ut Agar, qua apud Abrahamum serviebat, montem Sina significaret, ac typica quadam fimilitudine referret montem illum, qui eft in Arabia.

At obstrepet his ex adverso aliquis, hoc colore remeludens: quòd D. Paulus minime hic de Sacramentis agat. Verum id quidem fateor: at quid tum postea? 1mò contrà multo probablius est, ubi spiritus sanctus de Sacramentis agat instituendis, quæ mystica sunt signacula rerum, illic Tropum necessarió intelligendis my. steriis adhibendum . Habet enim scriptura nihil usi- In intelligetatius, cum alias subinde, tum illic maxime, ubi de Sa- dis mysteries cramentis sermo instituitur, quam ut more suo familiari Tropusmax Divinus spiritus res eas dicat esse, quas significante in e adhibemysterio repræsentant. Consimili tropologia, Cir-dus. cumcisio sædus est: Agnus est pasca: Baptismus no-Tropologia va regeneratio dicitur. Et Paulus de Sacramento do- in teriptunis minici sanguinis docens, petra, inquit, erat Christus.

in (cripturis

Quin & Christus ipse de foedere in suo sanguine verba faciens, Hic calix, ait, novum est testamentum.

Contra tran Substantiationem.

Antypopho-

In iis aliifq; confimilis exempli loquutionibus; nemo unquam dixerit ullam subesse transubstantiarionem, aut naturarum unius in alteram conversionem : sed signa tantum & antitypa sub ipsarum rerum nominibus com-Neg; interim hæc ed pertinent, quafi dimendari. viniffima Christisacramenta ad nudas tantum significationes, aut conceptiones jejunas aridalq; ociolæ repræsentationis restringamus. Absit nesas. Neg; enim frustra fit. quod divina institutione, externa ipla elementa in tremedis mysteriis nomina gerant rerum earum, quas significat: verum ita porius cogitemus; in iildem facramentis dominum vere indubitateq; ea, quæ fub figillis sacramentariis promiferat, & præftare, & præftiturum effe, ad confirmandam fideliam fuorum fidem.

ter facramé. tum Baptifmi & Euchariftiz.

Confimilem in modum in falutari Lavacro(in quo fa-Analogia in- cramentum pofitum est nostræ regenerationis) Deus efficaci spiritus sui vigore mortificationem veteris hominis, noviq; renascentiam mirabiliter operatur; unde is, qui per-Juitur films Dei efficitur. Itidem haud dispari ratione Christus in Sacramento sui corporis & sanguinis, non ociofis fignorum imaginibus, fed vero folidoq; pastu corporis & fanguinis reficit vegetate; in fe credentes in vitam immortalem.

> Sed intermiffa hac paululum controversia, ut ad rem redeamus institutam: id primum dubitandum est nemini. quin Agar in hac hypotyposi montem Sina designet, qui mons in Arabia est, unde profluxit chirographum illud servitutis in tabulis confignatum. Quemadmodum è diverso Sara montem Sionis in urbe Hierusalem adumbrat, unde enata est primum Evangelii origo, Quid quòd, neq; illud indignum interim quod observemus, quo primum in loco voluerit Dominus legis suæ descriptionem promulgare. Ducturus fiquidem plebé fuam per vafta deserti in terram toties promissam, non in ipsa promissionis sede, sed eminus extra patriæ illius fines, in Sina monte legis precepta tabulis incifa fancivit. Erat enim mons ille non in libera populi civitate, sed procul in Arabia; non in terra lactifua, non

Agar monté Sina in Arabia,Sara montem Sion in Hieru-Vialem repræ fentat.

no in media mellis copias fed in vasta solitudine, deserrog: Locus in folo, fitu ac fquallore horrido; non in Chananza politus, ur quo lex data veliple loci fitus, aspectuso; incultæ rupis haud obscurum præbeat argumentum, quam nihil ex lege illa expectari possit, quod ad libertatis solatium, sed ad institie potius testificande terrorem pertincat.

Terra enim Chanaan peculiaris patria illis fuit, quam Locus in jam olim promiserat Deus, natura cumprimis benigna & quo adirum fertili, multiplici fructuum ubertate, omnig; bonatum re- liumrum copia affluens atq; redundans, quam toties jamante promiferat Deus seillis datutum, nullo quidem ipsorum merito, nee dignitate operum aliqua, nec fpe ulla repenfandi muneris inductus, sed pro gratuita solum ipsius benignitate, immensaf; erga ipsos misericordia, ad firmandam promiffi fidem, quam cum patribus ipforum pepigiffet. Idemá; quo fixius corum insculperet memorie, subinde refricans difertis cos verbis in hunc modum commonefacit: Ne dicas, inquit, in corde tuo, propter justitiam meam " introduxit me Dominus, ur terram hanc poffiderem, fed Deut. cap. .. quia gentes illæ egerunt impie & ut compleret verbum 66 fuum dominus, quod sub juramento pollicitus est patribus 66 vestris, Abraham, Isaac, & Iacob. Moxá; consequenter hoc idem repetens scitto inquit, quod non propter iustitias tuas Dominus Deus tuus dederit tibi terram hanc, quum duriffimæ cervicis sis populus, &c.

Erat autem terra hac Chamaan fupernæ hæreditatis Terra Chanoftris indubitatum facramentum, quam nemo speret un- naan facraquam le suo merito, aut ulla dignitate, sed sola Dei pro- mentum nomittentil milericordia allequuturuni . Haud aliter atg; firz haredi-Ifraelitarum populus nulla fua virtute, aut benefactorum tatis. præstantia lactifluam terram illam promeruisse, sed gratuita solum Dei promissione accepisse cognoscitur. verò quod ad ipsam legis promulgationem attinet, si locum ipsum perpendimus, ubinam initio ferebatur : procul certe extra septa terræ sanctæ æditam eam fuisse comperiemus: non in Chananza patria, sed in prærupto promontorio, petricosa in rupe salebris ac vepretibus senticolis verrucosa, atq; impervia, eminus in medio vasta & inculussima solitudinis. Cujus non vastities

Locus ipfe promulgatz legis , afper. quid delig-

pat.

ceffarium vitæ pastum alimonia, quin neculla etiam aque ad bibendum copia, imò vix guttula quidem suppetebat. Tanta erat vacuz & defoldiz folitudinis illius fterilitas & desolatio . Et tamen locum hunc tot falebris, torincommodis implicitum delegit fibi fummus ille o voucoberic & horridus. omnium maxime idoneum, in quo legem ille fuam tam horrifica specie, tantos; ominium aspectantium horrore tabulis incifam evulgaret. Arque quid ita obfecto inifi ut populus hac ratione intelligeret, quam formidanda res effer in feriendo illo justiniz scedere legis futura severitas, quæ rranfgrefforibus gratiam nullam præftaret, nullam veniæ frem, nihil denie; alud nifi æterniexititacerrimas prenas oftenderer "Erat hie himirum mons Sina in Arabia . Erat hac Agar Ægyptia in adibus Abrahami. Erat hæc mater illa Ismaehs . Erat hæc denicue generofa illa profapies ébruit, qui filii procteantur fervitutis.

Pergit porto myflicus interpres fufius expreffiufque mystagogiam hujus allegoria enuncians .' Agar', inquit, oni mons of Sina, typica quadam fimiliandine mentibus noffris refers bancipfam Hierafalem ferong cum fuis bberis de. Nonnulli locum hune ita reddunt interpretes ; ae fi mons Sina confinis fit, huic, que nunc eft ffierusalem, &c. Arqui hoc juxta externum litere fenfum, neque verum eft nec congruit cum mente Apostoli, quum ne vocem quidem ip-

fam Grecam fatis exprimir !

Interpretatio hujus loci genui ma excutitor

wsoryii.

Primum emm Mons Sina nulla vicinitate adjacet urbi Hierofolymitane, quum longo terrarum interjectu, millious passuum bene mulcis ab ea regione se removet. Tum vis ipla vocabuli, quo utitur Apostolus [ overzii] muruam quandam aptitudinem, five relationem inter res, que conferuntur, propria Grecis fignificatione defignat. Juxta hunc itaque fenfum mens Apostoli, relationemillani, mutuamque habitudinem respicere volutt, qua mons Sina ejus, que nunc est Hierusalem , effigiem praferebat, ed quod terrena hec Hierusaiem myftica figure fimilitudine cum Agara, non cum Sara: cum Sina, non cum Sione conveniat. Et quid ita : Quia nimirom

LIJE

urbs hæc å fide & veftigis majorum fæde jam degenerafset, de guo queritur propheta: Ecce quomodo facta est meretrix civitas fidelis. Atque unde hac mutatio? Nempe quia repudiata Christi gratia, quæ ex Sionis monte Sancto profluxerat, reversa denuo in montem Sina, ex lege, quæ inde traxit originem, legem quæsivit justitiz . Quz fi Evangelium Christi amplexa fuiflet, vivam Legis juftiveramo; imaginem cœlestis Hierusalem repræsentasset. tia quam ni-Nunc postquam spreta hac promissionis gratia, maluit hil prodest ex eins decretis justitiam haurire, in eo Agaram ancillam ad libertate adumbrat, montifque Sina figuram gerit, qui mons Arabiz

eft, fervita; cum filis ejus.

Vocata est olim Civitas hæc cum ipsius filiis in libertatis gratiam, per filium Dei , in que solo omnis conclusa potestas consistit in libertatem restituendi quotquot ad eum accedunt, aut acceffuri funt. At boc illi superbiffime respuebant, inanissima sua nescio qua freti prerogaticas Nos, inquiunt, Abrahæ semen sumus, nec Joan.ca.8. cuiquam servivimus unquam, quomodo dicis liberos nos futuros? Intelligere id poluerunt, quoquot peccati. labem contrahunt, ejulque contagio inficiuntur, fervos, pescati effe, coldemque, extorres è feliciffimo haredita- Poreffas tis partimonio ciciendos . Christum unigenitum Dei Christi, efilium, qui in domo manet in æternum, euns effenon a- jusque augnoscebane, penes quem legatima residence autoritas e diciaria. duriffimis peccatorum pexibus mileros mortales emancipandi: extra quem nulla restar alia recuperanda libertatis facultas. Idoque captivi adhue detinentur sub imperio zterne fervitutis, quam ipfi mullis fuis viribus: excutere unquam valebunt. Nec mirum adeo, quum meretrix Hierusalem inforum mater, fervilem ample- Agareni. Stens religionem, Agar & Sina, Apostolizestimonio, efficiatur, quorum idzam & nativam indolem homines isti præ fe gerunt.

Quocirca quamlibet se magnifice efferunt generis fui citulo, stultissime fibi blandientes , velut qui semen Abrahæ videri velint, re ramen ipsa nibil alud, quam iplissimi fili Agar existunt . Atque ut filios elle Abrahami fateamur, quid tandem ex eo

femmate.

Hiernfalem terfena

ftemmate confequentur boni?nihilo fane amplius, quam Ismael ex eodem prognatus ovo, juxta carnem videlicet. non juxta spiritu. Mons verò Sina, & urbs Hierusalem etsi locorum fpariis non parum interse diffident, natura tamé proprietate ac conditione mire inter se conveniunt quum eadem sieutriusq; doctrina,acutraq; pariter ad servicutem generans. Que res quo melius oculis spectantium subje ciarur, duplicem Ecclesiæ seriem in medium proferemus, ceu geminam doctrinæ scholam. Quaru altera ad Agaram ancillam; altera ad Saram pertineat, cum utriusque proposita Antichesi.

Antithefis, I. feu arrifia- 2. coan inter Agar, eiuf.

que fœtus&

Sara einique

6.

partus.

Agar Ifmael: Servitus.

Lex veteris Tellamenti. Caro. 5.

Hierofalem rerrenap mac

Synagoga legem defendens.

Sara. 3. Ifaac.

3. Libertas.

Gratia novi Teftamenti

Promiffio. 54

6. Hierufalem coeles ftis.

Ecclesia gratiam prædicans:

Dodring fervitut is cavenda.

libert-tis grasia nullo modo aspernanda.

Ex his que hactenus demonstrata funt, nemini non conspicuum arbitror, quid evenerit terrenz huio Hierufak, celeberima quonda in orbe universo, civitati; qua quonta rejecti doctrina & religione libertaris , in divertam illam fervicuris disciplinam tota contentione incubuit, ejuly prafidits, non Christi gratia, ud veram justina laudem nirendum fibi fartir, adeo fon eft affequita quod moliebatur, ut Sma, ex Sione fit facta, Agar ex Hierufalem, Quo exemplo nos omnes admoniti cavere imprimis debemus, ne in doctrinam hanc servituris, in libertatem semel vin-Evangelies dicati, przeipites revolvamur. Veru ut leta mente omnice alacritate propofitam nobis Evangelicæ libertatis gratiam obviis, quod dicitur, ulnis excipiamus; utq; corum edo-Ai periculo faluti nostra mature confulamus, ne quo modo aspernantes oblatam à benignatimo Deo libertatem, und cum ipfis in eundem perpetuæ servitutis scopulum impingamus, Felices veteri proverbio feruntur, quos cautiores aliena reddunt pericula. Quin igitur, fi non Evangelii

gelii disciplina, at istorum casus nos doceat, quid sequendumiquid cavendum fit.

Que enimunquam civitas, que in omni terramimuniversitate gens aut natio, vel generis claritudine, majorumque commendatione illustrior ? aut vocationis solendore Superior que unquam cumulatioribus divina beneficentia muneribus, pluribus ampliffimarum dignizarum titulis illustrata, eximisoue aque exornata privilegiis, quam una hac rolpub populusque Hierosolymitanus ? Ertamen quà res nunc rociderit, specta obsecro. Quid enim an non omnis tot tantarumque rerum splendor ac gloria, in ignominiam in cineres, & favillas evanuir? An no Hierusalem cam omni legali sua sanctitate, justo Dei judicio, in Sina montem mutata est ? annon libertas in servitutem redacta ? Quid in caula? nifi,ut nos abdicatis hujulmodi honorum titulis, Caula hieroac successionum prerogativis, iltorum admoneamur ex- solymitanz emplis, nihil effe aliudin natura renim, quod ab acerrimo ruina exhoc diving severitaris judicio nos vindicare postir, præter pendenda & folam gratiam hans gratifime nobis propositam in Chri- cavenda. sto Jelu Domino nostro. Quod si verò Hierosolymam illam, tot noninibus inclitam, tot commendationis philtra rueri à vindicta divinæ severitatis minime valuerunt : Caveant Ba quid Sodoma, quid Babylonia expectandum, fiin liber- bylonii. tatem vocati illi, confimili modo, repudiata Dei vocatione sub servils legis jugo continentse, quam ad amænam dulciffimælibertatis auram afpirare atque affurgere maluerint?

Atque hine protinus succurrit, quid his respondendum fit qui pro Romanz ecclefiz dignitate dimicant tam glo- Externe fut riole, Primum, fi ex factis iplorum, fi ex benefactorum mes celsionis ritis, fiex rebus proclare & cum laude susceptis faciendum tio in Cathefit indicium, quid quifquam mihi proferergoftum in ca me- dia pontifitropoli, proximis his annis aliquam maltis, five in vetuftio- cia. re hominum memoria; aut annalium monumentis confignatum reperiet, quod non dico laudem aliquam, imò non Antiqua fifeedam porius curpifime infamie notam mireatur? Qua- des Romane quam neque me fugit, quanam illa potiffimum fint argu- ecclefic olim nienta quibus omnis ipforum nititur gloriandi exultandiq; celebrara ducia . Ingeritur hic laudata primitim à Paulo Apostolo, nune nihil

rum ab antiquissimis majoribus commendata veteris Romanæ Ecclesiæ fides. Pari deinde laude celebrata legimus veterum Romanorum pia studia, claristimaq; lumina, Qui bus insuper adjicitur divina ac sandrissima constantissimorum Martyrum frequentia, quorum non pauca millia per trecetos continuos pene annos una hæc ecclefia tanquam

fœcunda mater Christo effudit.

Age, fint ifta quidem, ut referuntur, & vera & præclara emnia, at quorsum hoc attinet, quot quantisque virtutibus effullerint primitivæ ecclesiæ principes ac majores, si nihit nunc neoteri isti Romanenses neque in religionis culru. nec in moribus oftendant, quod pulcherrimis illorum vestigiis ulla ex parte respondeat? Scio equident honorifico Pauli culogio deprædicatam olim Romanorum fidem, camque non indignam, quæ orbi innotescerit universo, Atque hinc Pontificii nostri Quirites non mediocre struunt fibi firmainentum ad aftruendam ecclefiæ fuæ dignitatem. In quo nimis faciunt perridicule. Quorfum crum retulerit, quot quantisque virtutibus præluxerint prisci illorum patres, fi non similes ipsi majoribus suis, at longe dissimiles evadant ? Quod si prisca olim Romanæ fidei laudata sit antiquitas, quin igitur candem nune fidem nobis referant illorum fuccessores, iisdemque fidei vestignis ingrediantur? Quod ni faciant, non tam laudi illis ducitur, quam infamiæ potius & dedecori vertitur majorum excellentia, idque tanto magis, quanto longius hi se ab corum professione & doctrina removerunt, quæ tot retro feculis tanta religione à majoribus colebatur.

Rom. Episco pi à priscis majoribus quam fæse degenerarunt.

Vereris Romæ cum nova hác Roma quanta repugnantia

In fide Chrifli folafat præfidiiad falutem fine bus.

Quid enim aliud fides Romanæ tum Ecclefiæperfonabat, à Paulo tantopere collaudata, nisi ut in side sola Jesu Christi omnem positam esse salutis rationem omnes intelligerent? Contra Romana nunc inftitutio quid docet aliud, quam quod adversa fronte cum Apostolica doctrina pugnar, minime in fola Christi fide ad tuendam salutem, fatis effe przsidii absque adjunctis legis operibus? Quare quum tanta fit diffimilitudo doctrina & religionis inter recenté hanc & superiorem illam Romane fidei institutione: legis operi. ut nihil exadverso oppositum magis videri queat, frustra igitur ex præcedente majorum rectitudine colligunt erre-

rum

rum fibi patrocinium. Deinde quum rejecta Christi gratia co le transtulerunt, ut omnem salutis spem in propriis figendam merreis existiment, minime profecto convenit, ut sub titulo Evangelii, commendationem sibi corrogent, qui velut desertores Evangelii, pro Evangelica libertare legis Romani graamplectuntur servitutem. Quod si juxta Pauli theologiam, Hierusalem ea,quæ nunc est,in Agar: fique terrenus mons Sionis in montem, infertilem Sina redigatur, posthabita videlicet promissione misericordia, qua in prisca olim Patriarcharum & prophetarum memoria viguit : quid habet Roma hæcfepticollis, sedes nunc Antichristi, cur laudi sibi verti debeat laudata priscorum patrum memoria & fi- Romani disdes commendata, si que tum in patribus collaudata fit similes (uis fides, ipfi nunc contrario exemplo averfantur, damnant- majoribus. que pro heretica ? Certe quæ toto studio ad servilem cultum corporalis Hierusalem accommodat, pro cœlesti Hierusalem haber non potest. Quin nec cives illi cœlestis illius Hierusalem tullo modo censeri debent,qui carnali adeò studio ducti religionem non alia re magis astimant, quam suscepto ad visibilem hanc Hierusalem immense peregrinationis itinere. Quod fi Paulus externam hanc Solymam, jux nunc est, pro nihilo ducat, eamq; adeò ad extrema Arabiæ deserta exterminat, quid iftis dicendum Papiflicis, quorum omnis cura non in supera ill am Hierusalem qua illi qua minimi faciut, sed in hanc sola, que terrena cernitur prorfus instuncticat Quid ifti queso aliud qua Agare. nos fe & Ismaclitas aperte profitetur? Miru enim quata isti religione, quanto cultu, visibilem hanc Hierosolyma, quæ licet à Turcis & Paganis nunc occupata fit tanta tamen e- Superfiftiojus admiratione infamiunt superstitios Papistaru vulgus ut sa Papistaru pro maximo ducant, posse terra illa corporeis pedibus calcare, ereptamq; è manibus paganoru in fuam potestate re- ra fanctam. cuperare. Eag; caufa, vix dici potest, quot Christianoru millia, multis magnifq; preliis exhausta in historiis referuntur, cotra Turcas & Saracenos, pro hac una civitate, tang pro minationis Cœlo iplo dimicantiŭ. Postremo, apud stupidissimos Papi- hierosolymistas tanti fit votum visedæ Hyerosoly me, adeog, obstringit tanz non coscientias cocepta peregrinationis illius religio, ut no ali- nisi a folo ter, quinius simi folu pontificis potestate vinculu laxaride- pontifice beat, alio- relaxatur.

tix deferto-

alroqui inexpiabile. Ex quo nemini in dubium venire possir, quid de carnali hoc papistarum genere censendum sir, quorum omne fere in eo constituitur religionis fastigium, ut terrenæ hujus urbis cives mundi universi habeantur.

Verum ut miffos hos papiftas carnales faciamus, abeant ac valeant cum carnali fua Hierufalem, cum Sina corporah,cum fervih fua Agara. Nos ad institutam Pauline comparationis antichesim redeamus: ubi ait:

A: Hiernsalem que superna est, libera est, que mater est

omnium nostrům doc.

Superius explicatum est, in domo Abrahæ duas suisse matres, Agaram, & Saram: Quarum altera in fervirutem, altera in libertatem generabat . Audiftis insuper duas easdem matres, duo Dei testamenta seu duas ecclefias præfignare. Atque Agaram quidem typum referre testamenti, quod justitiz dicitur, five Hierusalem illius, que nunc est, Ecclesie videlicet hypocritarum, corum inquam, qui abutentes testamento divina justitia, quarunt inde suam statuere justificationem, vnde gradum fieri oportuit ad præftantius misericordiz testamentum.

Quod superest, de Sara secunda nune matre dicendum est, quo modo ea libera sit, siguramque gerat cœlestis Hie-

Sara

Agar.

Sara.

rusalem, materque existat omnium electorum, singula ordine exponenda funt. Cum duo igitur existant Dei te-Spiritu & li- Hamenta; Alterum justitize, è Sina monte profectum, de quo fatis hactenus pertractatum est: Alterum misericordie, de quo nune vicissim dicendum : Id cujusmodi sit compertissime constare poterit ex Hieremiæ prophete Capite 31. quem & in ipfa ad hebræos epistola, citat Apostolus in hæc verba: Ecce dies venient dicit Dominus & confummabo super domain Israel; & super domum Juda, testamentum

tera.Ex lege timemus Deum: & fide confugimus ad mifericordiam Hieremia 31.

August, de

novum: Non juxta testamentum, quod feci patribus illoruni, quo die apprehenderem manum.ipsorum, & educere os ex Ægypto,quoniani no perstiterut ipsi in sædere illo,

" & ego despexi cos dicit Dominus Quamobrem hocest Te hamentum quod disponam domui Israel, post dies illos,

dirit Dominus, indam leges meas in metem illorum, & in corde

corde illorum eas inscribam, & ero illis Deus, & ipsi erunt ce mihi populus.

Neq; docebunt quisquam proximum sum, scunusquisque fratrem sum dicentes: Cognoscite Dominum. Nam omnes cognoscentme, ab eo, qui pusillus suerit inter cos, ad ecum qui magnus suerit inter illos.

Ero enim propitius iniquitatibus corum, & peccatis co- er rum. & iniquitatum corum non recordabor amplius &c.

En, Christiane lector, expressam tibi his verbis, ceu in rabella quadam depicta penicillo Spiritus facti veram certamq; novi fæderis descriptione. Quod non justitiæ fædus fit, fed mifericordiz: non tabulis faxeis incifum, fed in inti . mis animorum pracordir, vivo Spiritus divini opificio insculptum. Hujus fæderis luculentam refert imaginem Sara hæc, quam dicimus, in Isaaco producendo. Qui non vi natura aliqua, non carnali confilio, ut in Ismaële, sed sola divini muneris virtute mirabili, per promissionem, fine omni humana ope donarus eft . Que res fingulari myfterio divinæ sapientiæ minime caret. Qua perspieue docemur, Dei hæredes in libertatem omnino productos effe per fidem. Etenim quotquor receperunt eum, dedit eis potesta- Johan Ca 1. tem filios Dei fier, iis qui credunt in nomen ejus, qui non cx Sanguinibus, non ex voluntate carnis neg; ex voluntate viri, sed ex Deo națisfunt. Eag; lex, hocque verbum illud est, Fides fola de quo apud prophetam dicitur, Exibit lex de Sion, & ver- hatedes bum domini de Hierusalem, pacem & libertatem cunctis è producit. Sione annuncians Christum syncera fide amplectentibus.

Quin insuper endem hec Sara, quatenus genitrix est si-delium, imaginem præsert totius ecclesiæ, quæ civitas Dei elesiauniver dicitur, non de terra terrena, terrenis circumsuens opibus, salis ac posed de cœlo cœlestis & spiritualis, Hierusalem nova & indeinvisi superna, quæ mater omnium nostrum, existit. Licète histis. Licète histis. Licète histis superna, quæ mater omnium nostrum, existit. Licète histis superna, quæ mater omnium nostrum, existit. Licète histis superna, quæ mater omnium nostrum, existit. Licète histis superna, hunc inferiorem dissipati, humi ad huc herent, mundsig perna, hunc inferiorem incolunt, ipsa nihilo secus gælestis est, proprerea quòd è Celo ortum ducit, habitatque superne, quasi jam cœlum ipsum tenens per sidem. Quò sit, ut nati sibili elestio ipsus versantes in his tabernaculis, velur peregrèd panis ex Martia peregrini, hie non habitant, sed solum hospitantur, tre Sara nati

pires & peregrini. Semen, quo gignuntur, verbum pro millioniside & lac quo nutriuntin ultorum. Ecclefia quo lacte & cibo intirmos nutrit. 1. Conditio' Ecclefiz.

Calicives, quandoquidem omnis corum converfario, & libertas in Terraholo colocatur unde adventurum præstolantur fervatorem. Porro femen illud immortale & incorruptum, quo filii & haredes Deiex matre hae suseipiuntur, verbum est promiffionis, fœduso; mifericordiz. Idem & lac infantibus quo nutricantur, fimula; folidus fit cibus, quo robuftiores eadem mater ipla fovet vegetate; ad plenam adultæ ætatis maturitateni, qua paternam jam capeffant hereditate. & cibus ad- Hace officia omnia prompta sedulitate prestat ecclesia. nulla prætermittens pie matris munia, erga chariffima fibi pignora. Unde non immeritò dictum ab illo est: Deum non habere patrem, qui matrem non agnoscat ceclesiam.

In quo quum phira obiter fubeunt non indigna memo-& robultos, ria, tum illud inprimis teneamus, non nis unam effe vere genumam Dei eeclefiam, quæ cœleftis fit Hierufalem, mater noftra, corumg; omnium quotquet humero cenfentur electorum Dei , unde heretiei & fehilmatici illi, qui extra marris hujus complexum fele distrahune, in hoc albo filio-

rum minimele cenlendos fciant.

2 Conditio Ecclefiz. Catholica feu univerfalis Ecclefia.

Unitas Ec-

clefiz.

Catholica Seu univerquorefpechi dicitur.

Dicitur præterea Catholica & univerfalis Ecclefia. At quomodo carholica ? Non privato alique respectu unius "duntaxat, aut fingularis cujufquam quamlibet illuftris & primariæ Ecclesiæ, quæ matris nomen & personam, in minores omnes ecclesias usurpet: fed ea ratione, qua cominis illa mater generali complexu careras quafo; ecclehas æqua communione contincat omnium ubiq; fidelin,quotfalis ecclefia quot ad pactum milericordic pertinent, ac hereditate falutis æternæ donantir, non ex operibus mon ex meritis, aut dignitate hominum: fed ex fola Det gratia & spiritu geniti,receptié; infalutem Evangelicam.

Accedit deinde tortia ecclesia conditio que caleftis-& fuperna fit, velut municipium quoddam fablime ac fpiri-Ecclefiace- tuale, non minus late patens, quam ipfa coli cuncta complectens amplitudo. Tantum abelt, ntquisquam eam deperna, & fot terminaso aliquo loco circumscriptam, aut certa aliqua in situalis pon terris fede definitam existimet . Qui enim id fieri potest Joco circum ut quo derelica terreftri hac Hierofolyma , cœleftes jam fedes whabitat, ut eadem in terras relapfa Romam nunc ·deferto cœlo habitandi gratia confugiat? Quod ab omni

1. Conditio Ecclefia. Jelis nonzerrens, futeripta.

adeò fide abhorret ut ne Magi quidem omnes ac incantatores venefici, quotquot unquam habuit Ægyptus aut Babylonia cum omnes fuas fascinandi ac incantandi vires invicem contulerint, nunquam id effecerint, ut è coelesti pa- Feclesia tria ecclesiam Dei deducant, ut sedem ipsa suam in urbe Christifi Roma defigar. Proinde si nos libere hujus matris liberi esse cœlestis sit, fili expetimus, sursum mentis aciem in Cœlum referamus propria ejus oportet. Ibiq; quærendam nobis matrem statuamus ubi di- Roma effe versatur, non in terrena jam Hierusalem Judaica: non in non notest. Conftantinopoli Turcica: non in Alexandria apud Ægyptios; non in Antiochia apud Syros, sed in ea que sursum est Hierusalem, que mater est omnium nostrum, quorquot filii Dei sumus. Que res cum multa nos docet, tum illud inprimis; ut quum genus ab illa trahimus, cujus omnis in -colo fit conversatio, ipsi proinde ad exemplar illius nosmet componentes coelestem pariter vitam, piam ac spiritualem in terris hic meditemur, prestemus; pro viribus. Quin insuper in coelesti hac Hierusalem habent & ipsi adversarii, quod addiscant. Nempe, ut insanos istos surores & molitiones, quibus se frustra fatigant in opprimenda hac Quem in co ecclesia, compescane randem aliquando, friapiune. Pu- to tedem hatant enim quum fæviunt tam immaniter contra ejus filios, fia frustra quos peregrinantes hic in terris videntid le effecturos, ut e im in terecclesiam Dei universam extinguant atq; aboleant . At ris opping eota falluntur opinione. Quippe quum omnem intende- nant adverrint rabiem in mactandis piorum corporibus quid tota illa farii. tyrannide proficiunt, nifi ut in patriam filios transmittant in jucundiffimos complexus fuæ matris? Que ut coleftis & superna eft : ita invicta mance, nulla vi humana expugnabilis. Eth in membris humi interim herentibus dura nonnunquam perpetiatur, at vincet tamen, vicitque femper hucusq; cum suis liberis sub principe maximo & Antelignano Christo, primogenito suo sunigenito dei filio. Cujus demum auspiciis caput conteretur serpentis, ipseg: in inextinguibilem gehennæ abyflum fempiternis excruciandus flammis conjicietur.

Preter ceteras, quas supra recensui, quarta porro con- a Eccletia fequitur ecclefie conditio, nempe ut libera fit, ac pro- conditio. inde in libertatem generans. Liberahine dicitur, quod

Ecclefia. Christilibera.

fanguine filii Dei redenipta, in libertatem vindicatur. quo fie depulso servitutis jugo, sancta &illibata a pud Deu statuatur, justitiz crnamentis redimitanon propriis, sed vestem habens sanguineintinctam Christi, quæ sunt justificationes sanctorum. Eag; ratione sit quidem illa gloriosa non minus quam focunda mater, pari conditione filios enixa, qui jure peccati & mortis exempti Deo patri serviat in fanctirate & justina cunctis vitæ diebus.

Ex his que dicta funt, haud obscure himet, Romanam Romana ecclesia quum Ecclesiam Christi nequaquam este, quippe que totatertota fit terrena existat, externis mundi hujus opibus diffluens, virirena. Chri- bulo; carnalis confilii fuffulta, humanis stabilita præfidus. Que nihil aliad quam doctrinam ferviruris spirat; que poteft. Rationes denig; hostili persecutione in veram hoertatis Ecclesiam quibus con- furit ac graffatur tam impotenter . Quin & codem simul vincituree argumento tollitur alia difficultas inter nos & Papiftas obclefia Romana Christorta. Contenditur enim utring; acri dilceptatione, visibilis ftinon effe. ne fit Ecclefia Chrift, an non.

Ecclefia Christi an visibilis fie five invilibilis,

Romanenfes unde ecclefiam fuă vifibilem aftruun!.

Locus Chrithi perperam intellettus à Romanenfibus. Math.s.

Sedes befliz fepiicollis. Apocal, 16.

Infrant illi ominibus modis & machinis, visibilem effe aftruentes, velit que in adito montis culmine conspicua oculis omnium colluceat, aspectusor hominum fingulari fplendore perfringar, arque in fui admirationem pertrahat Hinch; mox telu arripiunt, fatis ut ipfis videtur, acutu & subtile, quo fram, urillustrem & spectabilem stabiliant Ecclesiam, nostră ut obscuram funditus convellant. Quid, inquiunt, an non Romana hæc nostra hierarchia à primis majoribus & prifeis temporibus universo orbi semper in oculis fuit? Contra hac vestra fuis adhuctenebris & latebris demerfa, ubi caridem, quibus in eris, quibus hominibus cognita, duraudita ante hos annos centum apparuit? Nec cogicant interim venusti isti vetustatis somniatores, quam in re falfa fuaviter infaniunt arque delirant, fumpta errandi occasione ex loco Christi perperam intellecto: Quo suos ille submonens discipulos, ut vita exemplo, verbig; virtute cateris praluceant, fimilitudinem à civitare trahit : Non poteff, inquit, Civitas abfcondi in monis Celfundine possia, &c.

Age & quidhoc ad civitatem Romanam, quamvis ca non super unum montem, sed super septem colles extructa

ne Neg: enim mens Christi, nec verborum fensus catho. licam Ecclefiam hoc loco quicquam attingit (quod ex ipto fermonis contextu facile pervincium) tantum his dictis hortari discipulos voluit Dominus, ad curam & vigilantihortari diterpulos vomite Dominus, au qui ante vignantes senfus ver-am adhibendam, quam eo in loco fine pofiti, ut conjectis senfus ver-bori Chriiam in se oculis hominum latere non possone; ne lucem stide Cividoctrinz , quam iple in eis accenderat, vel negligentia tate in mon extinguat, vel vitæ indignitate infament : Verum ut hone- te pofita. standæ profestioni invigilent, gnaviterque fusceptæ voca- Matth. 5. tioni inferviant, qui vel magno ufui omnibus futuri fine autmagno male omnibus, fi feeus fe gefferante Iraque locus hic Evangelistæ ad catholicam aut visibilens Ecclesiam hand quicquam, num multo certe minus ad Romanam civitatem attimet.

Verumenimvero noster hic locus Pauli (qui aliter inrelligi non postir quam de catholica solum Ecclesia, diserte contra istos pugnar, qui publice spectabilemesse Ecclefix fpeciem contendunt : fierig; id poffenegat, ut oculis hominum pervideatur, nili corum duntaxat, quorum menres acutior fidei clatitudo illustravit. Sic enim verba habet Apostoli: illa que sursum est, que in calo agit Hiernfalem, libera Galat. 4. eff. Ecclesiam pimirum delignans catholicam, que mater fit omnium noftram. Si furfum eft , quomodo in terris hic Caleftis perveftiganda? Si in coelo, quomodo aliter cerni poffit, nifi Hierufalem. oculis fidei ? Glorientar papistarum filii , efferanto; se i. Beelefia quantumlibet inanifimo titulo vilibilis fuz occlefiz : nec catholica matrem agnoscane ullam, preterquane que Romana visi- fidai comisbilis predicatur ecclesia: Nos constante parrhesia glorio- tur. fos hofce Babylonios, cum matre fua meregricia non pili facimus. Cœleftis enim ac spiritualis Hirorusalem , qua furfum est, mater existit nostra. Atque ne quis frustra hoc à Paulo distum existimet, testimonio ex Esaia,cap. 54. producto hoc ipium illustristime confirmati ex propheta testificans, ecclefiam hanc legitimos Dea heredes multo uberiore proventu ex gemibus fecundum promifionem, Efai.ca. 54quam ex servilipopulo juxta legem enixuram esse.

Quoniamque Galare, ad quos feribir, exnumero gentilium pariter cum ceteris censebantur, ca gratia, plenifimam consolatione promissionem à Deo initam cum-

Ecclefia

Bfai.Ca. 54.

ecclesia gentin in medin expromit, quo eos verbis enixins confoletur. Lasare, inquit, flerilis, que non paris, erumpe in gasdis vocem, & clama, que non parenris. Nam longe plures mi filii que orba & efferta videbaris quam cius, que virum habet. Futurum eft enim tempus quo Deus Ecclefiam fuam, eeu virginem illibaram Christo filio suo desponsabit, qua longe majore copia filios Deo profundat, quam Judeoru obsoleta Synagoga,quæ tot ante seculis virum possidebat. dum inverea geneilis hae Ecclesia sterilis, ac delolata abso: marito relinqueretur.

Galat, 4. Isaac in po-

Isaque frieres inquit, not fecundum Ifaat filis fumne promif-Prerogativa finis, coc. Non hi folum, qui ex femine Abrahæ genus ducunt ad Isacum pertinent, sed quotquot participes etiam reditate un- funt promissionis per fidem. Nam aliqqui unde bac Isaaco de contigit dignitatis prærogativa, ut in adoptionem veniret potins quam Ifmael An quia ex carnali Abrahæ femine profecus eft? Imd ex eodem femine natus eft & Ifmacl . Que donata ha- resigitur Maseum ed provexit dignitatis, ut adoptione donareour hereditatis? Sola nimirum promitio. Qua quide cadem promissio minisominus ad reliquas omnes torius rasbis nationes diffunditur, quam ad cos, qui peculiari naturz cognatione ex Abrahamo, Ifaaco, Jacobo profluxerone, juxen id, quod dicitur : In femino tuo benedicentur omnes orbis nationes.

Promissione redicas.

Gen, 33.&

Nos prolii. jaxta Hasenmon!

Nos iraque fratres, qui, relicta legis fiducia, Christo per fidem adjungimur, non ad Ifmael, fed ad Ifaac artinemus, non ex ancilla junta carnem, fediex libera fecundum Dei promifium nati, Soli enim divina promifionis gratia tribuendum of cordinacin finm afcinis fit, necalind exithe caufe, quamobrem & nos confimili adoptione in filiprum dignitatem provehamur. Idem & de Jacobo sentiendum, qui in foreitione bereditatis anteponeretur fratri Efau, qui & pfe: facarnalem fechamus generationom, mibilominds nepos faire flius laaci & tamen quid de us divina framerat fementia & Jacob dilexi, Esau odio habni. At qua caufa candema ille potius quam alter in paternam fuccessirheredicarem? Handfane alia; misi sola Dei eledione . : man sa . Turne.

Sola id igitar nobis præftat electio, gratia, mifericor-

Balat. 4.

dia

dia & promissio Dei,ut Deo patri in filios recipiamur, non Contra openoffra merita, no operum ftudia, non hominis cujulquam rum merita.

dignitas .

Sed quemadmodum sunc is qui secundum carnem natus fuerat, persequebasur eum qui secundum spirinum ita & nunc. His dictis fumma consolatione refertissimis, divus Apostolus Galathas suos, ceterofo, omnes genuine ecolesia alumnos ad parientiam preparat Evangelicam, velut jam ante pre- Adhorasio nuncians nihil ahud à fucatis his meritorie Ecclefiæ Ilma- ad patientis elitis expectandum, nisi hostilem persecutionis rabie. Nec . mirum quidem, fi quéadmodum olim Ilmael natu grandior, qui juxta carnem duntaxat filius fuerat Abrahe, tenerum adhuc ac genuinu hæredem perfequebatur, vetustatis prerogativa fele venditans : ita & nostris hisce réporibus, hi qui terrenæ hierufalem carnalio, legi adherefcunt, invifostiabent cos, qui spiritualé Evangeli legem amplecture. Pontificii tur quali venditantes fibi jus primogenitorum, quod ne. rituales co-mini preterquam foli duntaxat Christo debetur. Ea quip-clefia filios pe superbia est horum homuncione, haud minus turpitet persequunfervilis, quam fruftra inflata qui quum mifera nimis fervi- tur. unt eterni exitii fervitutem, mirum tamen quam infolen- Inflata Roter fibi adblandientes, ceteros quolo; quanto faltido præ manenfium fe afpernantut, qui non eadem cum ipfis persuafione justificationis imburi vidcantur,

Eamá; ob causam Christus dominus proposica de duobus in templo precentibus, non infeite perferingit phati- Pharifaction faicum hoc genus juftorum, fidentium fuis operibus, es fupercilium, eife laudem fibi juffitie captarium. Solont eriim plerumo; ii, qui falla justinie opinione sibi placet, ceteros fere quofe; pronihilo ducere ae fastidire. Exeog; contemptu confe- Perfecutio quitur deindenon minus fova mentis ferocia, odiiq; acer- ecclefic un-· bitas crudeli perfecutione in eos defevient, quos à luo ftu- pe oritur.

dio alienos perfentiunt,

Ele autem nulla unquam ecclefie etas immunis hactenus fint ab his meomodio ka in iplis etiam nalcentis ecclefiz Collatio veprimordiis, nodefuerunt hujulmodi pleudoapoltoli qui pur terum pleura simplicemos juffificationis doctrina recte conflicuram, doapostolopeffime deformantes, partimo; in legis auxilia, partim in firis hodie Christi fide partientes, graves tumultus cotta gnehos xpti pharifais. Aposto-

Apostolos consciverunt, caterosq; qui corum informati institutis justificationem sola Christi gratia, fide tantum suscepta definiebant, citra legis operumá; ulla adminicula. Quin necab eorum vestigiis multum degenerant no-Ari hodie papiftæ cede ac fanguine, nulloque non crudelitatis genere graffantes in veros promifionis hæredes, hos nimirum, qui in Christo solo omnem defigunt salutis fiduciam, nihil non molientes, quicquid excogitare malitia possit suppliciorum, quo superbam justitiz sue persuahonem stabiliant, gloriamq; gratuita ac cumulatissima nostræ in Christo redemptionis extinguant. Id autem quo quas excitat clarius eluceat, audiamus ea, que mox subjungit Apostolus. Quemadmodien runcis, qui focundum carnem nasus fueras persequebany, &q. Quidnam id sit quod Paulus hoc loco tuite noftra persecutionis nomine intelligat, videndum est. Constat enim in tota illa historia Ismaelis Genes. 21. nullam persocurionis mentionem fieri, nisi quum Abraham grande feciffet conviyium, quo die ablactatus fit I faac, Ifmael fuperbus ibi adolescens annos natus circiter sedecim, non parum gestiens sua primogenitura, lusisse dicitur, vel ridendi, vel irridendi magis caula, cum Isaaco Saræ filio, insultans ut videtur teneræ fratris infantiæ.

Sectional Mase coreptus ac derifus ab limaele, inad

In cretitues.

Perfectites

Plendoca-

tholici no

ftri tegoris,

perfecutio-

nes contra gloriam gra

in Christo

redemptiomis -1 - 1162

Genel, #15

munpe set

Hanc verò desultoriam irrisionem Paulus persecutionis vocabulo defignat. Nec immerito. Quid enim gravius, quam per contumeliam loedoriis mordacibus cujufquam imperere vocationem ? In quo Ismael, luculento faris argumento,teftabatur acerbum animi fuperbi fastidium,cum contemptu conjunctum, adversus cum, quem dominus favore suo singulari, arquelectione dignatus effer. Quin nec minus ceiam ille, flagrans animi odium, crudelemo, malitiam indicabat orgatenerum frattem quem tam contumeliofe exegitabate quactifq; quibus poller modis infestabat. Deinde persecutio dici, vel hoc precipue nomine meretur, audd non tam fratrem, quem fublannabat, quam gratiam & electionem divinam ludibilo haberes & contemptui. Quamobrem licernullus in eum telum ftrangeret, at perfecutione tamen non carebat, quod tam infestis probris eum impeteret, quin & divinam porius promissionem pro-Scinderet, qua ad hareditarium hoc munus fingulați beneficio

ficio vocaretur.

Certe qui vere pietatis affectu sunt afflati, nulla iis accidere potest persecutio acerbior, quam cum Dei gratiam, cui omnis sanctorum innititur vocatio, superbis improborum fannis ac ludibriis expositam, pedibusq; tantum non proculcaram advertant. Quippe ex hac primum contemptione, malitiofaq; malevolorum indignatione, qua gratiam dei in electos suos aversantur, omnis hac suppul-Julat gravifimarum perfecutionum feges. Id quod abunde testatum esse poterit exemplo Caini, & Abelis. Neque Grave perseverd dubium, quin & clementiffimi fervatoris multo gra-cutionum vius mitiffimam perculferit mentem, acerbiffima illa blaf-genus. phemantium Judæorum vox, qua deridentes de cruce eum descendere juberent: illudg; per Ironiam occinentes, ex pfalmo: speravit, inquiunt, in domino, eripiat eum fiquidem vult eum, quam crux ipla, cæteraque omnia mortis inflictæ pathemata. Ut autem prior potiorq; apud nos ratio divinæ gloriæ, quam vite nostre esse debeat : ita eadem hacipsa numinis divini gloria, impurissceleratorum probris, lesa ac violata, par est nos multo exagitari vehe-

mentins,quam vite propriæ jactura. Cum autem alia permulta existunt sevissimarum in pios perturbationum genera, tum nullum eo detestabilius, quo non corpora, sed falus animarum in discrimen voca- Animarum tur, per nefarias infultationes var deiser maniser ni var quam corabier lordoriis accachinnis veritatem dei insectantii. Qui- porum afflibus siquando non permittitur facultas, flammis ac cedi acerbior. bus graffandi in pios pro fua libidine, eò prorumpunt nequitiz, ut in blafphemias conversi falutiferam Dei gratiam, in vocatione piorum, probrofis scommatis, convitiofaque irrifione infectentur, atq; maledictis impudentiffime dilacerent. Eaque causa fit, ut chariffimi deo electi, ut quisque sanctissime in Christo vitam ducere inftituit,ita perfecutio effugere nequeunt quin aliqua perfecutionis cruce impli- femper fancentur. Etfi enim gladius è manibus interdum extorque. Corum coatur fanguinariis istis Martyromastygis, quo minus cor-mes, poribus noceant, non conquiescet tamen implacabilis e- Martyromaorum persequendi furor aliter, nis & lingua etiam radi-fices. citus e facibus ipfis evellatur. Ifmaclitæ fucati in rouscinas

Odium implacabile papistarum contrat yaelicos

rai ni durodinaus fi non alio licebit modo, at Ismaelitica faltem amulatione promissionis libertos persequi. Hincque omnis illa earn acrox papistarum contra nos emergitexcandescentia. & odium implacabile, quo nulla incitati caufa, nullum finem faciunt superbissimis blasphemiis suis, sycophantiis & perbacchationibus in nos oblatrandi &

persequendi.

Sed ut rem verbo concludamus, quis exitus tandem harum turbarum & furorum videbitur? Si mundum hunc interroges, respondebit illico, sanctulos istos hypocritas, pro fummis ecclefiæ columnis suspiciendos , primag; ejusdem membra existere. Nam hoc ipsi summa contentione fibi vendicant, ut soli habeantur qui universam dei ecclesiam fuis humeris sustineant; cereros verò istos, qui ad promissionis gratiam perginent, jus nullum in toto hoc ecclefiz patrimonio habere, nifi quantum fuo permiffu ac venia cocedatur. Age,& quid divina interim ad hæc respondebit scriptura, que neque affentari novit, nec metu verum diffimulare, nec patietur fane fimul misceri distimiliter natos: Ejice, inquit, ancillam & filium ejus, non enim feram, us beres sis filius ancille cumsilio meo Isaac, Scio verba hac Saræ fuisse Abrahamum suum compellantis: at quæ tamen clariffimo comprobata funt divinæ vocis oraculo, quo jubetur Abraham uxoris voto & postulationi acquielcere.

De Ismaele igitur quid actum sit ex ipso nunc audistis Seripturæ responso. Qui utrung; hactenus in paternis ædibus diu multuma; fibi applaudens, jure velut hæreditario cuncta ad fe rapere, ac dominari vifus fit, vetuftatis prerogativa fratrem fe minorem superbissime contemnens, nec minus crudeliter fannis & rhonchis incessens: accedente tamen divina sententia, longè in diversum inversa sunt omnia. Quid enim fit? Superbus ancillæ filius foras cum fuis vilis Ancille cachinnis profligatus ab hereditate pellitur. Sara legitima hera, quam is tam indigne sprevisset, cum legitimo filio Isaac, destinate promissionis hærede, potita est rerum, iplo sententiam ferente Domino, Mira profecto & stupenda rerum vicissitudo. Nec dubium, quin ex domesticis famulis complures permitterentur, ejecto licet Ismaele, in berili domo confistere. Quid in causa? nisi quia acceptam divinæ

Superbus fer Clius ejicitur.

diving promissionis gratiam non illi, Ismaelitica cotemptione, fastidiebant: verum,qua decuit reverentia, ample-Rebantur. Nec distimile expectent exemplum de se 2dendu Romanenses isti justiciarii: ut ut Agar cum Imaeli- Romanenses tica sua stirpe sele efferat, jactetá; primogenituræ suæ an- justiciarii ex tiquitate utcung; ecclefie nomine ipla fe véditet prematq; emplo Ilmatrounde fua ingenuos ecclefiz filios, flat immota dei fententia jam olim fixa ac definita, futuru aliquando, ut perfonata hypocritarum istorum colluvies, que nunc in acervo ecclesia permista obtegitur, primasq; pre ceteris in ecclesia dignitates occupat, è foribus ecclesiæ penitus pellatur, nec locum ullum in distribuenda hæreditate cum filiis dei obtineat.

Quæ quum ita sint, hoc proinde impensius omni adhibita cura & circumspectione prospiciendum statuamus, In libertate nequid nos trafversos abripiat à libertate spiritus in Chri- qua vocavit fte lefu, à promissa hareditatis gratuita donatione, à spe vos deus, vocationis nostræ, jin qua sumus amplissimo dei munere collocati, quin gratissima alacritate, arrectisq; animis foedus misericordiæ quod pepigit nobiscum Deus, sartum tectumá; tueamur, ut salutiferam Evangelice gratiz doctrinam, ut gratuitam peccatorum condonationem promptif- Gala. ... fima fide, omniá; studio retineamus divina donata gratia, Gratia Del ac promiffione stabilitam, que nos peccatorum nexibus nullo modo infeliciter irretitos, in certifimam eximat libertatem: qua deniq; è pristina servitute emancipati, in jus filiorum dei cooptatisumus , hæredesq; æternæ reddimur felicitatis, Quam eadem Dei misericordia nobis indulgeat per Chriftum Dominum, cui tum patre & spiritu sancto, Laus omnis & gloria in avum. Amen.

FINIS.

placement of the control of the cont

To the College

galance mail

וייים ליונים לי

to the city of

in the second of the second of

19 . 5 Te . . . . . . . .



Luber 11. p. 226 Leber 111 p. 312 Leber 18 post P. 436

